# क्या करें ? (द्सरा भाग)

राल्स्टाय



सस्ता-मर्डल, अजमेर

# क्या करें ?

## 'त्यागभूमि

" x x x आजकर नाम के बरावर काम नहीं होता । मेरा तो दढ़ विश्वास है कि 'त्याग-

भूमि' इस बुरी आदत को दूर करने का प्रयत्न करेगी । × "

मोहनदास गांधी

"हिन्दी में त्यागमूमि जैसी सुन्दर पत्रिका देखकर मुझे

प्रसन्नता होती हैं। × × मैं चाहता हूँ कि वह चिरजीवी

हो। " मदनमोहन मालवीय

" x x मेरी राय में हिन्दी में सबसे अच्छी पत्रिका

हिन्दी में सबसे अच्छा पात्रका 'त्यागभूमि' है। × "

जवाहरलाल नेहरू

संपादक

हरिभाऊ उपाध्याय

वार्षिक मूल्य

## क्या करें ? (दितीय खरड)

( टाल्स्टाय

अनुवादक श्री चेमानंद 'राहत'

> प्रकाशक जीतमल लूशिया सस्ता मंडल, अजमेर.

प्रथमबार, २००० } १९२९

मूक्य 1)

मुदक जीतमत्त तृशिया सस्ता-साहित्य प्रेस, श्रजमेर ।

### निवेदन

इस खरड को प्रकाशित करने का वादा तो हम १९२७ में ही कर चुके थे लेकिन हमें इस बात पर बड़ा दुःख है कि यह पुस्तक तीन वर्षों में आज निकल रही है। इसके लिए हम पाठकों के जमा-प्रार्थी हैं।

प्रकाशक

## क्या करें ?

टाल्स्टॉय

( द्वितीय भाग )



यही है कि कुछ लोग दूसरे लोगों को गुलाम बना कर रखते हैं। अतएव मैं इस सीधे और सरल निर्णय पर

पहुँचा कि यदि मुक्त दूमरों की मदद करना श्रमीष्ट है तो जिन दु:खों को मैं दूर करने का विचार करता हूँ मबसे पहले मुक्ते चन दु:खों की उत्पत्ति का कारण न बनना चाहिए-अर्थात्, दूसरे मनुष्यों को गुलाम बनाने में मुक्ते भाग न लेना चाहिए।

परन्तु मनुष्यों को गुलाम बनाने की मुम्ने जो जरूरन मारूम पड़ती है वह इसलिए कि बचपन से ही स्वयं अपने हाथ से काम न करने की तथा दूसरों के परिश्रम पर जीवित रहने की मुम्ने आदत पड़ गई है। और मैं ऐसे समाज में रहता हूँ कि जहाँ लोग दूसरों से अपनी गुलामी कराने के अभ्यस्त ही नहीं हैं बल्कि अनेक प्रकार के चतुरतापूर्ण अथवा कुतर्क-युक्त वाक्-कुल से दासता को न्याय्य और समुचित भी सिद्ध करते हैं।

मैं तो इस सीधे-सरल परिणाम पर पहुँचा कि लोगों को दुःख श्रौर पाप में न डालना हो तो दूसरों की मजदूरी का हमसे हो सके जितना कम प्रयोग करना चाहिए और स्वयं अपने ही हाथों यथासम्भव अधिक से अधिक काम करना चाहिए। इस प्रकार देर तक घूम-फिरकर मैं उसी अनिवार्य निर्णय पर पहुँचा कि जिसको चीन के एक महात्मा ने पाँच हजार वर्ष पूर्व इसा प्रकार व्यक्त किया था-'यदि संसार मे कोई एक श्रालसी मनुष्य है तो अवश्य ही दूसरा कोई भूखा मरता होगा । मैं इस सरल श्रोर स्वाभाविक निश्चय पर पहुँचा कि जिस दुर्बल घोड़े पर में बैठा हूँ उसपर यदि मुक्ते दया आती हो और मैं वास्तव सें उसके कष्ट को दूर करना चाहता हूँ तो सबसे पहला काम मुक्ते यह करना चाहिए कि मैं घोड़े पर से उतर पहुँ और पैदल चहुँ। यही एक ऐसा उपाय है कि जो हमारे हृदय की नैतिक वेदना को पूर्ण रूप से शान्त कर सकता है श्रौर जो मेरी तथा श्रन्य सभी लोगों की दृष्टि के सामने रहता है, किन्तु हम सब उसे देखकर भी नहीं देखते श्रीर इधर-उधर भटकते फिरते हैं।

अपने समाज की व्याधियों को दूर करने के लिए हम चारों

खार देखते हैं—सरकारी, सरकार-विरोधी, वैज्ञानिक तथा परी-पकारी प्रवृत्तियों तथा समस्याओं द्वारा इसे दूर करने की चेष्टा करते हैं; किन्तु हम उसी उपाय को नहीं देखते, जो सबकी आँखों के सामने हैं। हम अपनी नालियों को गन्दगी से भर कर दूसरे आदिसयों से साफ कराते हैं और यह दिखाना चाहते हैं कि हमें इन काम करने वालों के लिए दुःख है और हम उनका दुःख दूर करना चाहते हैं। इस उद्देश्य को सिद्ध करने के लिए हम तरह-तरह के उपाय दूँदते हैं; किन्तु जो सबसे सरल-स्पष्ट मार्ग है, बस उसी की ओर नहीं देखते। मतलब यह कि जबतक यह आवश्यक हो कि हम अपने कमरे में गन्दगी पैदा करें सबतक हमें अपने हाथों ही उस गन्दगी को दूर करना चाहिए।

जिसे अपने पास-पड़ोस में रहने वालों को दुःखी देख कर सचमुच ही दुःख होता है, उसके लिए इस रोग का दूर करने और अपने जीवन को नीति-मय बनाने का एक ही सरल और सीधा उपाय है। और यह उपाय वहीं है, जो 'हम क्या करें ?' प्रश्न किये जाने पर जॉन वैष्टिष्ट ने बताया या और ईसा ने भी जिसका सम्ध्यन किया था। एक से अधिक कोट अपने पास नहीं रखना और न अपने पास पैसा रखना—अर्थान्, दूसरे मनुष्य के परिश्रस से लाम नहीं उठाना और दूसरों के परिश्रम के लाभ न उठाने के लिए

यहं आवश्यक है कि हम अपना काम अपने हाथ से करें। यही इस संसार में फैले हुए दु:ख-दारिद्र और अनाचार को दूर करने का एकमात्र सरल और अचूक साधन है। यह बिलकुल सरल और स्पष्ट है; किन्तु यह सरल और स्पष्ट उसी हालत में है कि जब हमारी आवश्यकतायें भी वैसी ही सरल और स्पष्ट हों: और जब हम स्वयं स्वस्थ हों और सुस्ती तथा काहिली से एकदम ही जर्जरित न होगये हों।

में गाँव में रहता और अंगीठी के पास पड़ा रहता हूँ और अपने पड़ोसी को, जो मेरा कर्जदार है, आज्ञा देता हूँ कि लकड़ी काट कर लाओ और मेरी अंगीठी को गरमाओ। यह स्पष्ट है कि में सुस्त हूँ और अपने पड़ोसी को उसके अपने काम से हटाता हूँ। आखिकार में इसके लिए लिजत होता हूँ। इसके अलावा जब मेरे रग-पट्टे मजबूत हैं और में काम करने का अभ्यस्त हूँ, तो इस तरह बिना काम पड़े-पड़े मेरी तबीयत भी उकताती है, इसलिए में स्वयं उठकर लकड़ियाँ काटने जाता हूँ।

लेकिन विविध प्रकार की गुलामी की प्रथा इतनी मुद्दत से चली आती है और उसके कारण इतनी सारी कृतिम आवश्य-कतायें पैदा हो गई हैं, और जो लोग कम अथवा अधिक परि-गाम में इन आवश्यकताओं के अभ्यस्त हैं उनका सम्बन्ध परस्पर इतना गुन्कित है, कि कितनी ही पीढ़ियों से बिगड़ते-बिगड़ते लोग इ

#### तेईसवां परिच्छेद

सत्त्वहीन हो गये हैं और विलासिता तथा आलस्य के लिए तथा उनके द्वारा होने वाले अलोभनों के लिए मनुष्यों ने ऐसी-ऐसी बातें ढूँढ निकाली हैं कि जो मनुष्य आलसी लोगों के 'पिरामिड' की चोटी पार होता है उसके लिए तो उस किसान की तरह कि जो अपनी अंगीठी जलाने के लिए अपने पड़ोसी को मजबूर करता है अपने पाप को समभ लेना भी सरल नहीं है।

जो लोग चोटी पर हैं उनको यह सममना भी बड़ा कठिन होता है कि वास्तव में उनका कर्तन्य क्या है। लोग जब असत्य के ढेर की चोटी से, जहाँ वे खड़े हैं, पृथ्वी के उस स्थल की अगर देखते हैं कि जहाँ फिर से जीवन प्रारम्भ करने के लिए उन्हें उतर कर जाना है—साधुता पूर्ण और धार्मिक जीवन नहीं, केवल ऐसा जीवन प्रारम्भ करने के लिए कि जो नितान्त ही अमानुषीय न हो—तो उनका दिमाग चकरा जाता है और यही कारण है कि यह सीधा और स्पष्ट सत्य लोगों को इतना विचित्र मालुम होता है।

जिस श्रादमी के पास वर्दी-धारी दस नौकर हैं, कोचमैन श्रोर रसोइये हैं तस्वीरें श्रोर 'पियानो' हैं, उसे तो सचमुच ही यह बात बड़ी श्रजीब श्रोर हास्यास्पद माछ्म होगी कि मनुष्य का— मैं नहीं कहता कि श्रच्छे श्रादमी का; बल्कि प्रत्येक ऐसे मनुष्य का कि जो बिलकुल ही पशु नहीं है—यह प्रथम धर्म है कि वह अपनी लकड़ी स्वयं काट कर लाये, जिससे उसका खाना पकता है और जिससे उसे गरमी पहुँचती है; अपने जूते स्वयं साफ करे, जिन्हें उसने लापर्वाही से कीचड़ में युस कर मैला कर दिया है; अपने नहाने के लिये अपना पानी खुद भर लाये और नहा कर जिस पानी को मैला कर दिया उसे वह खुद उठा कर फेंक आये।

किन्तु सत्य सं द्भू रहने के अतिरिक्त एक और भी कारण है, जो मनुष्यों को अपना काम स्वयं अपने हाथ से करने के स्वामाविक और सीधे-सादे धर्म को सममने नहीं देता। हमारे समाज की जटिलता और जिन अवस्थाओं में धनी पुरुष अपना जीवन व्यतीत करता है उनका परस्पर निगृद सम्बन्ध ही वह कारण है।

श्राज सवेरे में उस दालान में गया, जहाँ से मकान में बनी हुई श्रंगीठियों में अग्नि प्रज्वलित की जाती है। एक किसान उस श्रंगीठी को सुलगा रहा था, जिससे मेरे लड़के का कमरा गरम रहता है। मैं उसके शयनागार में घुसा। वह श्रभी पड़ा सो रहा था और सुबह के ग्यारह वज चुके थे। बहाना यह था—'श्राज छुट्टी है, पढ़ाई न होगी'। १८ वर्ष का तन्दुकस्त मजबूत छोकरा, जिसने पिछली रात को आवश्यकता से श्रधिक खाया है, ११ वजे तक पड़ा सो रहा है और उसकी ही उम्र का एक किसान

#### त्तेईसवां परिच्छेद

सवेरे-सवेरे ही बहुत-सा काम करके श्रव दसवी श्रंगीठी सुलगा रहा था! मैंने सोचा—'श्रच्छा हो कि यह किसान इस हट्टे-कट्टे काहिल छोकरे का गरमाने वाली श्रंगीठी को न सुलगाये।' किन्तु उसी समय ध्यान श्राया कि इसी श्रंगीठी से हमारे घर की रसोइन के कमरे को भी गरभी पहुँचती है। वह एक चालीस वर्ष की छी है, श्रोर रात को मेरे लड़के ने जो खाना उड़ाया था उसको तैयार करने श्रोर बरतन माँजने में सवेरे तीन बजे तक लगी रही श्रोर इसके बावजूद भी वह सात बजे उठ बैठी। वह श्रपनी श्रंगीठी खयं नहीं सुलगा सकती, उसके पास समय नहीं है। किसान उसके लिए भी श्रंगीठी सुलगा रहा था श्रोर उसके नाम पर मेरा यह सुस्त छोकरा भी गरमाया जा रहा था।

यह ठीक हैं कि इस प्रकार लोगों के लाभ परस्वर गुम्फित हैं, किन्तु बिना अधिक विचार किये ही प्रत्येक मनुष्य का अन्तःकरण स्वयं कह देगा कि मेहनत कौन करता है और सुस्त कौन पड़ा रहता है ? किन्तु केवल अन्तःकरण ही यह बात नहीं बतलाता है, हमारी हिसाब की नोटबुक भी यह बतला देता है। हम जितना अधिक रुपया खर्च करते हैं उतने ही अधिक लोग हमारे लिए काम करते हैं, और हम जितना ही कम खर्च करते हैं उतन ही अधिक हम अपना काम अपने आप करते हैं। भैरी विलासिता से दूसरों की रोजी चलती है। यदि मैं अपने सईस को छुट्टी दे हैं तो वह बेचारा बूढ़ा आदमी कहाँ जायगा ?" 'क्या प्रत्येक मनुष्य अपना प्रत्येक कार्य स्वयं करे ? अपना कोट भी बनाये और अपनी लकड़ियाँ भी चीरे ? तब फिर अम-विभाग का क्या होगा और उद्योग-धन्धे तथा सामाजिक काम कहाँ जायँगे ?' और सबके अन्त में आकर खड़े होते हैं वे महा-भयानक शब्द — सभ्यता, विज्ञान और कला !





त मार्च महीनं में रात को कुछ देर से मैं घर जा रहा था। गली में घुसने पर दूर के एक ख़ेत में बरफ के ऊपर काली-शाली परछाइयाँ-सी मुफे दिखाई थीं। मेरा ध्यान उधर न जाता, यदि गली के किनारे पर खड़े हुए सिपाही ने उन परछाइयों की श्रोर देखते हुए चिह्ना कर न कहा होता। "वासिली ! तुम श्राते क्यों नहीं ?"

एक त्रावाज ने जवाब दिया, "यह चलती ही नहीं"। त्रीर इसके बाद परछाइयाँ सिपाही की त्रोर त्राती हुई दिखाई दीं। मैं ठहर गया त्रौर सिपाही से पछा—

"क्या मामला है ?"

उसने कहा—"जनोफ-गृह से कुछ लड़िकयाँ लाये हैं श्रीर उन्हें कोतवाली लिये जा रहे हैं: उनमें से एक पीछे रह गई है, वह चलती ही नहीं है।"

मेंड़ की खाल का कोट पहने एक चौकीदार श्रव दिखाई पड़ा। उसके श्रागे-श्रागे एक लड़की श्रा रही थी, जिसे वह पीछे से ढकेल रहा था। मैं, चौकीदार श्रौर लिपाही जाड़े के कोट पड़ने हुए थे, केवल उस लड़की ही के पास कोट नहीं था, वह 'गाउन' पहने हुई थी। श्रन्थेर में मैं सिर्फ इतना मालूम कर सका कि उसकी पोशाक का रंग भूरा है श्रौर उसके सिर श्रौर गर्दन पर एक रूमाल लिपटा हुआ है। उसका कद छोटा श्रौर शरीर चौड़ा श्रौर बंडौल था।

सिपाही ने चिल्लाकर कहा—"श्ररी श्रो शैतान की बच्ची! हम तेरे लिए क्या रात-भर यहाँ खड़े रहेंगे? चलती है कि मैं श्रमी बताउँ?" मालूम होता था कि सिपाही थक कर परेशान हो गया। वह कुछ दूर चली श्रीर फिर टहर गई। बूढ़े चौकी-दार ने उसे हाथ पकड़ कर खींचा। वह नेक श्रादमी था, मैं उसे जानता था। कोध कासा भाव धारण करके उसने कहा, "सुनती है कि नहीं! बस चली चल।" वह लड़खड़ाई श्रीर घुटी हुई भही श्रावाज में बोली—"रहने दो, धका मत दो, मैं सुद चलती हूँ।"

चौकीदार ने कहा — "त्रौर कुछ नहीं, सदीं से ठिटुर कर मर जायगी!"

"मेरे जैसी लड़की को ठएड नहीं लगती। मेरे जिस्म में बहुत-सा गरम-गरम खून है।"

उसने यह बात कही तो थी हँसी में, पर उसके शब्द ऐसे माळ्म पड़े, मानों वह शाप दे रही हो ।

एक लैम्प के पास, जो मेरे घर के फाटक से दूर नहीं था, वह फिर खड़ी होगई. और खम्मे का सहारा लेकर अपने, ठिटुरे हाथों से जेब में कुछ ढूँढने लगी । उन्होंने फिर पुकारा, किन्तु वह जरा बड़बडाई और जेबें टरोलती रही। उसके एक हाथ में बुक्ती हुई सिगरेट थी और दूसरे में दियासलाई। मैं पीछे ही खड़ा था, उसके पास से होकर निकलने में या नजदीक जाकर उसकी ओर देखने में मुक्ते लज्जा माल्म होती थी। किन्तु मैं इरादा करके उसके पास आया। वह खम्मे से कन्धा टेके खड़ी थी और उसपर घिसकर दियासलाई जन्नाने का निष्फल प्रयास कर रही थीं।

मैंने ग़ौर से उसकी त्रोर देखा। उसका पेट बैठा हुत्रा था त्रीर वह मुमे तीस वर्ष की सी मालूम पड़ती थी। उसका रंग मैला, त्राँखें छोटी धुँघली त्रौर शराब पीन के कारण भारी त्रौर लाल थीं। उसकी नाक चपटी, होंठ टेढ़े त्रौर लार से भरे थे त्रौर

सूखे बालों का एक गुच्छा रूमाल से बाहर निकला हुआ था। इसके हाथ-पाँव छोटे पर घड़ लम्बा श्रौर चपटा था।

मैं उसके सामने खड़ा हुआ। वह मेरी त्रार देख कर हँसी, मानों वह जानता थी कि मैं क्या बात सोच रहा हूँ। मुक्ते माल्म हुआ कि मुक्ते उससे कुछ कहना चाहिए। मैं उसे यह दिखलाना चाहता था कि मैं उसपर दया करता हूँ।

मैंने पूछा — "क्या तुम्हारे माँ-बाप हैं ?"

वह बैठे हुए गले से हँसी श्रौर फिर एक।एक रुककर श्रपनी भौंहों को उठाकर निर्निमेष भाव से मेरी श्रोर देखने लगी।

· मैंने फिर पूछा — 'क्या तुम्हारे माँ-बाप हैं ?''

वह मुँह सिकोड़ कर हँसी, मानों वह कह रही थी—'यह भी तुम्हारे पूछने लायक कोई सवाल है ?'

आखिरकार वह बोली — 'मेरी माँ है, किन्तु इससे तुम्हें क्या मतलव ?"

"तुम्हारो उम्र क्या है ?"

"पन्द्रह वर्ष से कुछ उपर, सोलहवाँ साल लगा है—उसने तुरन्त ही जवाब दिया,क्योंकि वह यह प्रश्न सुनने की श्रभ्यस्त थी। "चल-चल; श्रागे बढ़, हम यहाँ तेर मारे सर्दी खा रहे हैं।" 'सिपाही ने डाटकर कहा। वह खम्भे को छोड़कर लड़खड़ाती हुई गाली-गाली कोतवालो की श्रार चती, श्रीर मैं फाटक की श्रोर

मुड़कर आपने घर में दाखिल हुआ श्रोर दर्यापत किया कि क्या मेरी लड़कियाँ घर में हैं ? मुक्ते बताया गया कि वे किसी महफिल में गई थीं, जहाँ उन्हें बड़ा श्रानन्द श्राया श्रौर श्रव वे सो रही हैं।

दूसरे दिन सवेरे मैं यह जानने के लिए कि उस बेचारी लड़की का क्या हुआ, कोतवाली जाने वाला था। मैं जल्दी ही जाने के लिए तैयार हुआ। इतने में एक श्रादमी मुक्तसे मिलने ष्ट्राया । उच्च वर्ण में अनेकों मनुष्य अभागे होते हैं, जो अपनी दुर्बलतात्रों के कारण गरीबी की हालत में आ पड़ते हैं और जिनकी दशा कभी ता सम्हल जाती है और कभी फिर बिगड़ जाती है। यह उसी श्रेगी का मनुष्य था। मैं उसे तीन वर्ष से जानता था, श्रौर इन तीन वर्षों में उसे कई बार अपना सर्वस्व यहाँ तक कि अपने कपड़े भी वेचने पड़े। वह रात को आजकल जनोफ-गृह में बिताता ऋौर दिन को मेरे यहाँ रहता। मैं बाहर निकलने ही वाला था कि वह मुभी मिला श्रीर मैं कुछ कहूँ इससे पहले ही कल रात को जिनोफ-गृह में हुई घटना का वर्गान करने लगा । अभी उसकी बात आधी भी न हो पाई थी कि वह बूढ़ा श्रादमी, जिसने जमाने के बहुत-से उतार-चढ़ाव देखे थे और जिसने खुद श्रपनी जिन्दगी में बहुत-कुछ दुःख भोगा था, फूट-फूटकर रोने लगा। वह ऋधिक न बोल सका और उसने अपना

मुँह दूसरी त्रोर फेर लिया। उसने जो कहानी सुनाई थी उसकी सत्यता की जाँच मैंने घटना-स्थल पर जाकर की, जहाँ मुक्ते कुछ श्रौर भी बातें माछम हुई। मैं यहाँ पर उनका भी उद्घेख करूँगा।

निचले हिस्से के ३२ तम्बर के कमरे में, जहाँ मेरे दोस्त रहते थे, बहुत-से स्नी-पुरुष अस्थायी रूप से रात को रहते थे, जो ५ कोप क % के लिए एक-दूसरे के साथ सो जाते थे । वहीं एक धोबिन रहती थीं, जो लगभग ३० वर्ष की उन्न की थीं और जिसका रंग गोरा व देखने में सुन्दर था। वह स्वभाव की शान्त और शरीर से दुर्बल थीं।

इस घर की मालिकन एक नाविक की रखेल थी। गरमी में उसका प्रेमी नाव खेता था और मर्दी में वे रात को ठहरने वाले लोगों का स्थान कराये पर दंकर अपनी रोजी चलाते थे। तीन कोपक में बिना तिकये के और पाँच कोपक में तिकया-सहित स्थान देते थे।

वह घोविन भी कुछ महीनां से यही रहती थी श्रौर बड़ी शान्त स्त्री थी, किन्तु श्रभी कुछ दिनों से वे लोग उसके रहने पर श्रापत्ति करने लगे, क्योंकि उसे खाँसी थी, जिससे दूसरों की नींद में विघ्न होता था। श्रम्सी वर्ष की एक बूढ़ी श्रौरत, जो स्थायी रूप से वहीं रहती थी श्रौर जो कुछ सनकी-सीथी, खास,

<sup>🌞</sup> एकरुसा सिका।

तौर से धोबिन का रहना नापसन्द करने लगी श्रौर वह बराबर उसे तंग करती, क्योंकि धोबिन रातभर बुरी तरह खाँसती श्रौर उसे सोने न देती थी।

धोबिन बेचारी कुछ न बोलती। मकान का किराया उसपर चढ़ गया था और वह अपने को दोषी सममती थी, इसीलिए सब-कुछ बर्दाश्त करती थी। शक्ति चीण हो जाने से अब वह काम भी दिन-पर-दिन कम करने लगी, इसीलिए यह किराया न चुका सकती थी। पिछले हफ्ते तो वह कुछ-भी काम न कर सकी और खाँसी के कारण वहाँ के सभी निवासियों और खास कर उस बुढ़िया के लिए वह बवाल-जान हो रही थी।

चार दिन पहले घर की मालकिन ने मकान खाली करने के लिए नोटिस दिया। ६० कोपक तो उसपर चढ़े हुए थे, वह उन्हें अदा नहीं कर सकती थी, और न ऐसी कोई आशा ही थी कि वह अदा कर सकेगी; तिसपर दूसरे रहनेवाले उसके खाँधने की शिकायत करते थे।

मालिकन ने जब उस घोबिन को नोटिस दिया और उससे कहा कि यदि वह रूपया नहीं दे सकती है तो मकान साली करदे, तब वह बुढ़िया बड़ी खुश हुई और उसे घर में से निकालकर सहन में ला खड़ा किया। घोबिन चली गई, किन्तु एक घरटे बाद फिर वापस आगई। मालिकन का जी न हुआ कि वह उसे

फिर से चले जाने को कहे। दूसरे और तीसरे दिन भी वह वहीं रही। वह बराबर यही कहती, "मैं श्रव जाऊँ कहाँ ?' तीसरे दिन मालिकन का प्रेमी श्राया, वह मास्को का रहने वाला था और सब कायदे-कानून जानता था। वह एक सिपाही को बुला लाया। तलवार और पिस्तौल से सिज्जित सिपाही ने घर में श्राकर शान्ति और सभ्यता के साथ धोबिन को निकालकर बाहर कर दिया।

मार्च का महीना था। सूरज निकला था, किन्तु कड़ाके का जाड़ा पढ़ रहा था। वर्फ गल-गलकर वह रहा था और नौकर लोग जमे हुए वर्फ को तोड़ रहे थे। वर्फ पर चलनेवाली गाड़ियाँ सरकती जाती थीं और पत्थरों से लगाकर आवाज पैदा करती यीं। वह घोबिन पहाड़ी के उपर चढ़ गई, जहाँ धूप थी। वह गिरजाघर तक पहुँची और ड्योड़ी के पास धूप में बैठ गई। किन्तु जब सूर्य मकानों के पीछे छिपने लगा और तालाबों पर वर्फ की मीनी-भीनी चादर-सी विछने लगी, तो घोबिन ठएड के मारे घबराई। वह उठी और धीरे-धीरे चलने लगी.....किधर? घर की ओर—डसी मकान की ओर, जहाँ अभी तक रहा करती थीं।

ठहर-ठहर कर दम लेते हुए जब वह जा रही थी, तो अन्धेरा होने लगा। वह फाटक तक पहुँची, अन्दर की ओर मुझे, कि

उसका पैर फिसल गया। वह चीख मारकर गिर पड़ी ! उधर होकर एक आदमी निकला, फिर दूसरा निकला। उन्होंने सोचा, 'यह शराब पीकर सोई होगी।' एक और मर्दे उधर से होकर गुजरा और उसीसे ठुकरा गया। उसने दरबान से कहा—''फाटक पर शराब पिये हुए कोई औरत पड़ी है। मेरी तो अभी गर्दन टूटते-टूटते बची। उसे वहाँ से ज्रा चठवा दो।"

दरबान ने आकर देखा, धोबिन मरी पड़ी है। मेरे मित्र ने यहीं सब बार्ते सुनाई।

पाठक शायद यही सममें कि १५ वर्ष की वेश्या और धोबिन वाली बात मैंने कहीं से लाकर रख दी है, किन्तु वे ऐसा ब सममें । वास्तव में ये दोनों ही घटनायें एक ही रात को हुई । मुभे तारीख तो ठीक याद नहीं, किन्तु १८८४ के मार्च का महीना था।

अपने मित्र की कहीं हुई कहानी सुन कर मैं कोतवाली की स्रोर चला श्रौर वहाँ से उस घोबिन के सम्बन्ध में सारी बातें जानने के लिए जिनोफ-गृह जाने का निश्चय किया।

मौसम सुन्दर था, घूप खिली हुई थी। छाया में कल रात की पड़ी हुई बर्फ के नीचे पानी बहता हुआ दिखाई देता था, और यूप में तथा मैदान में तो बर्फ बड़ी तेजी से पिघल रहा था। नदी के पार बाग के वृत्त नीले-नीले-से दिखाई देते थे, जाड़े के दिनों में भूरे रंग की होने के कारण जो चिड़ियें जल्दी दिखाई न पड़ती थीं वे अब अपने आनन्दमय कलरव से सबका ध्यान अपनी ओर खींचतीं थी। सुहावनी ऋतु देख कर मनुष्यों के हृदय में भी मौज करने की तरंगें उठती थीं किन्तु वे चिन्ताओं से घिरे हुए थे। गिरजों की घंटियाँ बज रहीं थीं, और उनके साथ ही छावनी से बन्दूकों की गोलियों की सरसराहट और निशाने पर लगने के धमाके की आवाज सुनाई पड़ती थी जो घरटियों की आवाज के साथ मिल जाती थी।

में कोतवाली पहुँचा। कई हथियारबन्द सिपाही मुस्ते अपने अफसर के पास ले गये। वह भी तलवार श्रौर पिस्तौल से सिजित था। उसके सामने चिथड़ पहने, थर—थर कॉपता हुआ एक बुड्टा बैठा था। दुर्वलता के कारण पूछे हुए सवालों का जवाब वह ठीक तरह नहीं दे पाता था। अपना काम निपटा कर वह मेरी श्रोर मुखातिब हुआ। मेंने रात वाली वेश्या के बारे में उससे पूछा। मेरी बातें ध्यान से सुन कर वह मुस्कराया। उसका मुस्कराना केवल इसीलिए नहीं था कि मैं यह बात नहीं जानता था कि वह कोतवाली क्यों लाई गई बल्कि खास कर इसलिए कि मुस्ते उसकी श्रल्प-वयस्कता पर श्राक्ष्यर्थ हुआ। उसने सजीव स्वर में कहा, 'श्रजी जनाव! कुछ तो बारह श्रौर तेरह वर्ष की स्वर

होती हैं, और चौदह वर्ष की तो अनगिनती।

रात वाली लड़की के विषय में पूछने पर उसने कहा कि सम्भवतः वह तो किमटी को भेज भी दी गई होगी। मैंने जब उससे पूछा कि ये लोग रात को कहाँ रक्खे जाते हैं, तो कुझ अनिश्चित सा उत्तर देकर उसने टाल दिया। जिस खास लड़की के विषय में मैं पूछ रहा था, उसकी उसे याद न थी। क्योंकि, इस तरह अनेकों रोज ही आती हैं।

नम्बर ३२ के जिनोफ गृह में जब मैं पहुँचा, तो मैंने देखा कि उस मरी हुई धोबिन के पास बैठा हुआ पादरी मृतक की आत्मा की संगित के लिए प्रार्थना कर रहा था। उसे उठाकर जिस तख्ते पर वह सोया करती थी उसी पर लिटा दिया था। और वहाँ के रहने वालों में, जो सभी मर-मुखे-से थे, आपस में चन्दा करके उन्होंने उसके क्रिया-कर्म का प्रबन्ध किया था। उस बुद्दी औरत ने उसे कपड़ा पहना कर तैयार किया था। पादरी अधेरे में कुछ पढ़ रहा था; लवादा ओढ़े हुए एक औरत मोमबत्ती थामे हुए थी, और एक दूसरी मोमबत्ती लिये एक आदमी खड़ा था, जो बढ़िया कपड़े पहने एक पूरा सद्गृहस्थ-सा माल्म पड़ता था। यह आदमी इस धोबिन का भाई था, जिसे लोग कहीं से ढूँढ कर लाये थे।

मृत स्त्री के पास में होकर मैं मालिकन के कमरे में गया

श्रीर उससे प्रश्न करने लगा। वह मेरे प्रश्नों से डरी-शायद इसिलिए कि कहीं किसी बात के लिए मुम्पर मुकदमा न चले; किंतु कुछ ही देर में खूब खुल कर बातें करने लगी श्रीर मुक्ते सब बातें बतादीं। वापस लौटते हुए मैंने मृतक शरीर की श्रीर देखा। मृतक सभी सुन्दर मालूम पड़ते हैं, किन्तु यह तो श्रीर भी सुन्दर श्रीर हृदय पर श्रसर करने वाला मालूम होता था; उसका मुखड़ा सफेद श्रीर साफ था, श्राँखें बड़ी-बड़ी किन्तु बन्द थीं, गाल बैठे हुए, श्रीर उठी पेशानी पर खूबसूरत मुलायम बाल पड़े हुए थे। उसका चेहरा श्रमित किन्तु सदय था। दुःख का कोई चिन्ह ही न था; हाँ, कुछ श्राश्चर्याविन्त-सा धवश्य था। यदि जीवित लोग देखते हुए भी न देखें तो सचमुच ही वह मृतकों के लिए श्राश्चर्य की बात है।

इसी दिन मास्को में एक बड़ा भारी बाल-मृत्योत्सव होनेवाला था। उसी रात को आठ बजे मैं घर से बाहर निकला। मैं ऐसे मुद्दे में रहता हूँ, जो मिलों से घिरा हुआ है। मैं जब घर से निकला तो छुट्टी की सीटी हो चुकी थी और एक समाह के सतत कार्य के पश्चात लोगों को एक दिन की छुट्टी मिली थी। कारखाने केलोग मेरे पास से गुजर रहे थे और सब के सब भट्टी और सराय की ओर जा रहे थे। बहुत से तो अभी से पीकर मतवाले हो रहे थे और कुछ औरतों के साथ थे।

हर रोज पाँच बजे मैं मिलों की सीटियाँ सुनता हूँ, जिनका अर्थ यह होता है कि खियों, बचों और वृद्धों को काम करने में लगा दिया गया। श्राठ बजे दूसरी सीटी होती है—इसके मानी श्राध घएटे की छुट्टी। १२ बजे तीसरी सीटी—इसके श्रर्थ यह हैं कि भोजन के लिए एक घएटे की मुहलत। श्राठ बजे रात को चौथी सीटी होती है, काम बंद हो जाता है। विचिन्न दैवयोग से मेरे पड़ोस की तीनों मिलें बाल श्रर्थात् नृत्योपयोगी चीजें ही तैयार करती हैं।

एक कारखाने में —जो सबसे ज्यादा नजदीक है— मीजों के सिवा श्रीर कुछ नहीं बनता, सरे में रेशमी माल श्रीर तीसरे में इत्र श्रीर पोमेड।

इन सीटियों को सुनकर किसी के जी में इससे अधिक खयाल शायद ही कोई पैदा होगा—वह देखो, सीटी बज गई; धूमने का समय हो गया।

किन्तु उनका जो वास्तविक अर्थ है, उसे भी मनुष्य को सममना होगा। सवेरे पाँच बजे जो पहली सीटी बजती है उसका यह अर्थ है कि रातभर अन्धी कोठरी में जो स्त्री और पुरुष एक-साथ पड़कर सोते थे, वे मुँह-अन्धेरे उठते हैं और जल्दी-जल्दी कारखाने की ओर जाते हैं—जहाँ उन्हें उस काम में हिस्सा लेना मझता है कि जिसका न तो कोई अन्त है और न जो उनके लिए

उपयोगी ही है, श्रौर फिर वहाँ गरमी श्रौर गन्दगी से भरी हुई दम घोटनेवाली हवा में बारह-बारह श्रौर कभी-कभी इससे भी श्रिधक घएटों तक काम करते हैं श्रौर इस बीच में उन्हें श्राराम करने के लिए बहुत ही थोड़ा समय मिलता है। रात होने पर वे सो जाते हैं श्रौर फिर सबेरे उठते हैं; उठकर वही काम करते हैं कि जो वास्तव में उनके लिए कोई श्रर्थ ही नहीं रखता, किन्तु केवल पेट की खातिर उन्हें वह काम करना पड़ता है।

हफ्तों पर हफ्ते इसी तरह बीत जाते हैं। बीच में एक दिन छुट्टी का आता है। आज उसी तरह की छुट्टी मनाने के लिए बाहर निकलते हुए मजदूरों को मैं देखता हूँ। वे गलियों में घूमते हैं। चारों ओर सराय, होटल और खियाँ हैं। वे शराब पीकर एक दूसरे से घका-मुक्की करते हैं और लड़िकयों को—वैसी ही लड़िकयों को, जैसी कि कल रात को लोग पकड़कर कोत-वाली ले गये—अपने साथ लेकर फिरते हैं। गाड़ी किराये करके वे एक होटल से दूसरे होटल को जाते हैं, एक दूसरे को गालियाँ देते हैं, और क्या-क्या बकते फिरते हैं इसका उन्हें बिलकुल ही ज्ञान नहीं होता।

पहले जब मैं इन श्रमिकों को इस तरह भटकते देखता तो मैं घृणा से एक श्रोर हट जाता श्रौर मन ही मन उन्हें बुरा-भला कहता; किन्तु जबसे मैं इन नित्य बोलनेवाली सीटियों का श्रर्थ २४

समम गया हूँ, तबसे मुमे उलटा इस बात का आश्चर्य होने लगा है कि वे सभी श्रमिक उस दिन भिखारियों की श्ववस्था को क्यों नहीं प्राप्त हो गये कि जिनसे मास्को भरा पड़ा है, श्रीर सभी स्त्रियों की हालत उस लड़की की सी क्यों न हो गई कि जो मुमें मेरे घर के पास मिली थी ?

इस तरह ग्यारह बजे तक घूम-फिरकर मैं यह देखता रहा कि ये लोग क्या करते हैं। ११ बजे के बाद इन लोगों की हरकतें ठराडी पड़ीं और इधर-डधर कुछ ही मतवाले फिरते हुए दिखाई देने लगे। मुभे कुछ ऐसे स्नी-पुरुष भो मिले, जिन्हें सिपाही पकड़कर कोतवाली लिये जा रहे थे।

श्रव हर तरफ से गाड़ियाँ निकलती हुई दिखाई दीं, जो सब की सत एक ही तरफ जा रही थीं। कोचबक्स पर एक कोचमैन होता था, जो प्रायः भेड़ के चमड़े का कोट पहने हुए होता था, श्रीर एक सईस होता था, जो टोपी श्रोढ़े खासा छैला-सा बना होता था। कपड़े से ढके हुए हुष्ट-पुष्ट घोड़े पंद्रह मील फी घएटे की रफ्तार से दौड़ते जाते थे। गाड़ियों में महिलायें बैठी हुई थीं, जो शाल श्रोढ़े थीं श्रीर इसके लिए बहुत सतर्क थीं कि कहीं उनका साज-श्रंगार बिगड़ न जाय। घोड़ों की काठियों, गाड़ियों, हिंदुस्तानी रबर के बने हुए पहियों श्रीर कोचमैनों के कोट से लेकर उनके मौजे,जूते, फूल, मखमल, दस्ताने, इत्र श्रादि सभी

सामान उन्हीं लोगों के बनाये हुए थे, जिनमें से कुछ तो अपने गन्दे कमरों में सो रहे थे, कुछ वास-गृहों में वेश्याश्रों के साथ, श्रीर कुछ कोतवाली में।

बाल में जाने वाले हम लोगों के पास से होकर गुजरते हैं
और उनके पास जो चीजें होती हैं वे सब इन्होंकी बनाई होती
हैं। फिर भी इनके मन में यह कल्पना तक नहीं होती कि
जिस नृत्योत्सव में वे जा रहे हैं उसमें और इन मतवाले लोगों
में, कि जिनको उनके को चमैन डाटते हुए चलते हैं, कोई सम्बन्ध
भी है। ये लोग नृत्योत्सव में जाकर खूब आनंद मनाते हैं।
इनमें कोई बुराई नहीं है बल्कि वे जो करते हैं वह अच्छा है,
ऐसी उनकी धारणा होती है। ये लोग मजे उद्धात हैं। रात के
११ बजे से लेकर सुबह के ६ बजे तक सारी रात ये लोग आनंदप्रमोद में मग्न रहते हैं, जब कि इनके लिए काम करने
वाले बेचारे मजदूर भूखे पेट अनाथावास में पड़े रहते हैं
या उस धोबिन की तरह मार्ग में सर्दी से ठिठुर-ठिठुर कर
मरते हैं।

इनके नृत्योत्सव में होता क्या है ? खियाँ और कुमारिकार्ये अपनी छाती खुली रख कर और कृत्रिम रूप से नितम्बों को ऊँचा करके ऐसी बेहयाई से वहाँ आकर मनुष्यों के सामने खड़ी होती हैं कि जैसे कोई भी खी या कन्या, जो अभी शील-

रहित नहीं हुई है, कभी किसी पुरुष के सामन आना न पसंद करेगी। इस अर्धनगन अवस्था में खुली हुई छाती, कंघो तक नगन हाथों के साथ और ऐसी पोशाक पहन कर जो पीछे की तरफ फूली हुई होती है किंतु नितम्ब-भाग खूब कसा हुआ होता होता है, तीव्र-तम प्रकाश में, कियाँ और कन्यायें, कि जिनका सबसे पहला गुण लजा की भावना को ही सदा से सममा जाता रहा है,। ऐसे अजनवो आदिमयों के सामने आती हैं कि जो खयं दुश्शीलता-द्योतक खूब चुस्त कपड़े पहने होते हैं। ऐसी दशा में ये स्त्री और पुरुष एक-दूसरे का आलिंगन करते हैं और फिर उन्मा-दक संगीत की ताल पर खूब घूम-घूमकर नाचते हैं। बूढ़ी कियाँ भी, जो प्रायः ऐसी ही अर्धनग्न अवस्था में होती हैं, वहाँ बैठी-बैठी तमाशा देखा करती हैं, और आनंद से खूब खाती और पीती हैं। बृद्ध पुरुष भी ऐसा ही करते हैं। यह ठीक ही है कि यह सब लीला रात्रि को होती है, जब कि और सब लोग सो जाते हैं और इस काएड को देख नहीं सकते।

किंतु यह लीला रात्रि को जो रची जाती है वह इसलिए नहीं कि लोगों से छिपाया जाय। उनकी दृष्टि में तो उसमें छिपाने की कोई बात ही नहीं है; जो कुछ वहाँ होता है सब बड़ा सुंदर और अच्छा है,—और, इस आमोद-प्रमोद से, कि जिसमें हजारों आदिमयों का यंत्रणा-पूर्ण परिश्रम लील लिया जाता है, किसी की कुछ भी चित नहीं होती है बल्कि उत्तरे इसीके बल पर हजारों श्रादमियों की रोजी चलती है!

नृत्योत्सव बड़े श्रानन्द से होता है, यह मानाः किन्तु, यह श्रानंद श्राया कहाँ से ? थोड़ी देर के लिए इस बात को जाने दीजिए कि जिसकी कल्पना करना भी कठिन है, अर्थात हम श्रभी इस बात पर विचार न करेंगे कि दुनिया में कुछ ऐसे श्रादमी भी हो सकते हैं कि जो इस प्रकार के श्रानंदोत्सव मनायें कि जिनसे दूसरों के लिए छेश श्रीर यंत्रणा पैदा हो। किन्तु यह बात तो निस्संदिग्ध और स्पष्ट है कि जब हम समाज में श्रथवा श्रपने लोगों में किसी ऐसे श्रादमी को देखते हैं, जो भूखा-प्यासा है श्रीर सर्दी से ठिठुर रहा है, तो हमें श्रानंद मनाते लजा श्राती है श्रीर जबतक वह भोजन नहीं कर लेता तब तक हम श्रानंद मनाना प्रारम्भ नहीं कर सकते।

जब हम देखते हैं कि कुछ निर्देशी शैंतान छोकरे अधिचरी लकड़ी में कुत्ते की दुम को दाब देते हैं, तो हमें बड़ा बुरा लगता है और हमारी समक्ष में नहीं आता कि इस शरारत में इन लोगों को क्या मजा आता है ? तब फिर हम अपने आनंदोत्सव के समय ऐसे अधे क्योंकर हो जाते हैं कि हम उस दरार को नहीं देख पाते, जिसमें हमने उन विचारे गरीब आदिमियों को दबा दिया है कि जो हमारे भोग-विलास की खातिर दु:ख उठाते हैं।

हम जानते हैं कि जो स्त्रियाँ नृत्योत्सव में आती हैं और जिनमें से प्रत्येक की पोशाक की कीमत कम से कम १५० रुवल होगी, वे नृत्य-गृह में पैदा नहीं होतीं बल्कि गाँव में रह चुकी हैं, किसानों को देखा है, एक धाय अथवा दासी को जानती हैं, जिनके पिता और भाई गरीब आदमी हैं और जिनके परिश्रमी जीवन की सदा से यह साध रही है कि १५० रुवल कमा कर रहने के लिए एक छोटा-सा मोंपड़ा बनवा लें। वे यह सब जानती हैं; तब फिर वे किस तरह आनंद मनाने को तैयार होती हैं—यह जानते हुए मी कि अपने अर्धनग्न शरीर पर वे एक मोंपड़ा पहने हुए हैं कि जो उनकी दासी के भाई का जीवन भर का खपन है ?

पर मान लो कि इन्होंने इसपर कभी कोई विचार नहीं किया है। किन्तु, इतना तो उन्हें माल्म ही होना चाहिए कि, रेशम और मखमल, मिठाई और फल, लैंस, चैन और पोशाकें खुद तो कहीं पैदा ही नहीं होतीं, मजुष्यों द्वारा हो बनाई जाती हैं। और इसका भी उन्हें झान होना ही चाहिए कि इन तमाम चीजों को कौन बनाता है, बनाने वाले किस स्थिति में रहते हैं, और वे उन चीजों को बनाते क्यों हैं? इससे भी वे अपरिचित नहीं हो सकतीं कि जिस दर्जिन को आज उन्होंने मिड़का है उसने उनकी पोशाक को प्रेम से प्रेरित होकर नहीं बनाया है और इसलिए यह बात उनके ध्यान में आये बिना नहीं रह सकती कि

उनकी चैन, फूल और मखमल के लिए जो दूसरों ने मेहनत की है वह केवल अपनी आवश्यकताओं से वाध्य होने के कारण की है।

किन्तु शायद वे ऐसे मोह में पड़ी हैं कि इन बातों का विचार ही नहीं करतीं। किन्तु कुछ भी हो, इतना तो वे अवश्य ही जान-ती हैं कि पाँच-छः जने, वृद्ध और कमजोर स्त्री-पुरुष, सारी रात नहीं सोये हैं और रात-भर मेरे काम में लगे रहे हैं। उनके थके हुए मुरमाये चेहरे उन्होंने देखे ही होंगे। यह भी वे जानती ही थीं कि आज रात को २८ डिगरी कोहरा पड़ रहा था और उनका कोचमैन, जो एक बूढ़ा आदमी है, इस कोहरे में सारी रात कोच-बक्स पर बैठा रहा।

पर मैं जानता हूँ कि वास्तव में वे इन बातों को देख ही नहीं सकतीं और इस नृत्योत्सव के जादू के कारण ये कन्यायें और युवितयों यदि इस अनर्थ को देख नहीं पातीं तो इसके लिए हम उन्हें दोष नहीं दे सकते। ये बेचारे अज्ञान जीव क्या सममें इन बातों को ? वे तो उन सभी चीजों को अच्छा सममते हैं कि जिन्हें इनके बड़े-बूढ़े अच्छा बताते हैं। किन्तु वे बड़े-बूढ़े लोग अपनी इस निर्दयता के लिए क्या जवाब देते हैं? उनके पास तो एक बना-बनाया जवाब है। वे कहते हैं - मैं किसी को मजबूर नहीं करता। मेरे पास जो चीजें हैं उन्हें मैंने खरीदा है। सईस, दास-दासियाँ आदि को मैं नौकर रख लेता हूँ। इन्हें

सरी दुने जिल्ला के कर रखने में कोई दोष नहीं हैं। मैं जबर्द्स्ता नहीं कुर्द्धा में पैसा देता हूँ, श्रीर काम लेता हूँ। भला इसमें बुराई की क्या बात है ?'

कुछ दिन पहले में एक मित्र से मिलने गया। पहले कमरे से निकल कर दो खियों को एक मेज के पास काम करते देख कर मुक्ते आश्चर्य हुआ, क्योंकि में जानता था कि मेरा मित्र अविवाहित है। पीले वर्ण की दुबली-पतली तीस वर्ष की एक बूढ़ी-सी खी कन्धे पर तौलिया डाले हाथों से जल्दी-जल्दी मेज के ऊपर कुछ काम कर रही थी। काम करते समय वह इस तरह हिलती थी, मानों इसपर भूत सवार हो। उसके सामने एक लड़की बैठी हुई थो। वह भी कुछ काम कर रही थी और उसी तरह हिल रही थी। ऐसा जान पड़ता था, मानों वे दोनों एक प्रकार के नृत्य-रोग से आकानत हैं। वे क्या कर रही हैं, यह देखने के लिए मैं उनके पास गया। उन्होंने एक बार मेरी और देखा और फिर पहले ही की तरह ध्यान से अपना काम करने लगीं।

उनके सामने तम्बाकू और सिगरेटों का ढेर था। स्त्री हाथों से तम्बाकू को मल कर मशीन से ट्यूब (Tube) में भर कर उसे लड़की की तरफ फेंक देवी थी और लड़की कागज़ को ठीक करके सिगरेट पर लपेट कर एक तरफ फेंक देवी और फिर दूसरी सिगरेट

लेती। यह सब इतनी तेजी श्रीर होशियारी से होता था कि उसका वर्णन करना मुश्किल है। उनकी इस फुर्ती पर मैंने श्राप्तवर्थ प्रकट किया, तो उस श्रीरत ने कहा—

'मैं चौदह वर्ष से यह काम करती हूँ।'

मैंने मू छा-- 'क्या यह काम बहुत कठिन हैं ?'

वह बोली—'हाँ, मेरी छाती दुखती है और तम्बाकू के कारण दम घुटता है।'

किन्तु यह सब कहने की उसे जरूरत न थी, उसे अथवा लड़की को एक नजर देखते ही यह सब स्पष्ट हो जाता है। लड़की तीन वर्षों से इस काम पर थी। उसे देखकर कोई भी यह कहे बिना नहीं रह सकता था कि उसका मजबूत शरीर धीरे-धीरें घुनना शुरू हो गया है।

मेरा मित्र एक उदार और दयाल प्रकृति का मनुष्य है उसने इन लोगों को सिगरेट बनाने के लिए रख छोड़ा है। एक हजार सिगरेट के लिए वह ढाई पौएड देता है। उसके पास रुपया है और वह उनसे काम छेकर उन्हें मजदूरी दे देता है, इसमें कौन-सी बुराई है ?

मेरे यह मित्र १२ बजे सोकर उठते हैं। शाम के ६ से लेकर रात के २ बजे तक वह ताश खेलने अथवा प्यानो बजाने में लगे रहते हैं। वप ख्ब मचे से खाते और पीते हैं और उनका ३२

# चौबीसवां परिच्छेद

सारा काम दूसरे लोग उनके लिए कर देते हैं। श्रव उन्हें सिग-रेट पीने का नया शौक पैदा हुआ है। सुमे याद है कि उन्हें यह चस्का कैसे लगा था।

हम देखते हैं कि यहाँ एक स्त्री और एक लड़की हैं, जो मशीन की तरह काम करती हैं और जो तमाम दिन तम्बाकू के छत्तों में बिता कर श्रुपनी जिन्दगी खराब कर रही हैं—केवल पेट की खातिर। दूसरी श्रोर हमारे मित्र हैं, जिनके पास काफी रुपया है, जिसे उन्होंने खयं पैदा नहीं किया है और जो श्रपने लिए सिगरेट बनाने की श्रपेचा ताश खेलना पसन्द करते हैं। यह रुपया वे इन स्त्रियों को इसी शर्त पर देते हैं कि ये उनके लिए सिगरेट बनाया करें और उसी तरह श्रपने शरीर का नाश करती रहें।

में सफाई का शौकीन हूँ श्रौर में श्रपना रूपया इस शर्त पर देता हूँ कि धोबिन मेरे कपड़ों को धोया करे, जिन्हें में दिन में दो बार बदलता हूँ; श्रौर कपड़े धोते-धोते बेचारी धोबिन घुल गई श्रौर श्राखिरकार मर गई। इसमें किसी का क्या दोष ?

'जो लोग दूसरों को मज़दूरी देकर नौकर रखते हैं वे तो ऐसा करते ही रहेंगे—मैं चाहे करूँ या न करूँ; वे दूसरे लोगों से मख़मल और मिठाइयाँ बनवायँगे और उन्हें खरीद कर काम में लायेंगे—मैं चाहे ऐसा करूँ या न करूँ। इसी तरह अपनी सिग-

रेट बनाने और कपड़े धोने के लिए लोगों को वे नौकर रखते हैं वे तो ऐसा करते ही रहेंगे—मैं चाहे कहूँ या न कहूँ; वे दूसरे लोगों से मख़मल और मिठाइयाँ बनवायँगे और उन्हें खरीद कर काम में लायँगे—मैं चाहे ऐसा कहूँ या न कहूँ। इसी तरह अपनो सिगरेट बनाने और कपड़े धोने के लिए लागों को वे नौकर रक्खेंगे ही। तब फिर में ही क्यों अपने को मख़मल, मिष्टाझ, सिगरेट और साफ कपड़ों के उपभोग से विचत रक्खूँ, जब कि उनका निर्माण बराबर हो ही रहा है ?' मैं प्रायः सदा ही इस प्रकार का तर्क सुना करता हूँ।

किन्तु यह तर्क वैसा ही है, जैसा कि क्रोधोन्मत्त श्रीर विनाश करने पर तुली हुई लोगों की भीड़ तर्क करती है । यह वही प्रवृत्ति है कि जो कुत्तों के उस मुख्ड का संचालन करती है कि जिसमें का एक कुत्ता दूसरे पर टट पड़ता है तो दूसरे कुत्ते उसे भभोड़ डालने को दौड़ते हैं । दूसरे लोगों ने काम शुरू कर दिया है, कुछ हानि पहुँचा भी चुके, फिर मैं भी क्यों न वैसा हो करूँ ? यदि मैं श्रकेला श्रपने कपड़े श्राह साफ करलूँ या अपने लिए सिगरेटें बना लूँ तो इससे क्या होगा ? इससे क्या किसीको कुछ लाभ हो सकता है ?'—यह प्रश्न है, जो वे लोग करते हैं कि जो श्रपनी वर्तमान परिस्थित में परिवर्तन करना नहीं चाहते।

यदि हम सत्य से इतनी दूर न जा पड़े होते, तो इस प्रश्न

# चौर्वासवां परिच्छेद

को करते और उसका जवाब देते हुए हमें लजा आती। कि तुः हम ऐसे चक्कर में पड़े हैं और हम ऐसी स्थिति में जा पहुँचे हैं कि इस प्रकार का प्रश्न हमें अस्वाभाविक मालूम पड़ता है; और इसी कारण, यद्यपि मुक्ते इसकी चर्चा करते हुए लजा मालूम पड़ती है फिर भी, मुक्ते इसका उत्तर देना ही पड़ेगा।

मैं पूछता हूँ, भला क्या अन्तर होगा, यदि मैं अपने कपड़े रोज़ न बदलकर हफ्ते में बदलूँ और अपनी सिगरेटें खुद बनालूँ या सिगरेट पीना ही छोड़ दूँ ?

अन्तर यह होगा कि एक धोबिन और सिगरेट बनानेवाली को कुछ कम श्रम करना पड़ेगा और पहले जो मैं धुलाई अथवा सिगरेट-बनवाई के रूप में देता था वह अब मैं उन्हीं अथवा दूसरी किन्हीं सियों को दे दिया करूँगा; और मजदूर लोग जो काम करते-करते थक जाते हैं. शरीर से अधिक काम न करेंगे और उन्हें आराम तथा जलपान करने का अवसर मिल सकेगा। किन्तु अमीर और भोग-विलास में लिय लोगों को हैंने इसपर भी आपित करते देखा है।

वे कहते हैं—'यदि मैं अपने कपड़े स्वयं धोऊँ और सिगरेट पीना छोड़ दूँ और वह रूपया जो इस तरह बचाता हूँ गरीबों को दे दूँ, तब भी वह रूपया इनके पास न रहने पावेगा और फिर सागर में एक बूँड़ की तरह मेरी रकम से हो भी क्या सकेगा ?' मुक्ते इस दलील का उत्तर देते हुए बड़ी लज्जा मालूम होती है; पर इसका उत्तर दिये बिना छुटकारा नहीं, क्योंकि यह दलील बहुधा बहुत-से लोग दिया करते हैं। इसका उत्तर बिलकुल सीधा है।

में किसी जंगली जाति में जाऊँ और वहाँ लोग मुसे माँस खाने को दें। यह माँस मुसे लगे भी खादिष्ट । किन्तु दूसरे दिन मुसे मालूम हो, अथवा में खयं अपनी आँखों से देखूँ, कि यह खादिष्ट चीज आदमी के माँस की बनी हुई है, जो एक कैंदी को सारकर बनाई गई है, और यदि मैं मनुष्य का मांस खाना खुरा समभता हूँ, तो वे माँस के दुकड़े खाने में चाहे कितने ही खादिष्ट मालूम हों और जिन लोगों में मैं रहता हूँ, उनमें मनुष्य का मांस खाने का कितना ही अधिक रिवाज हो, और उन दुकड़ों को केवल न खाने से उन कैंदियों को-जिन्हें मारकर ये दुकड़े तैयार किये जाते हैं-चाहे कितना ही थोड़ा लाभ क्यों न हों—मैं उन दुकड़ों को कभी न खाऊँगा, मुभसे वे खाये ही न जाउँगे।

यह सम्भव है कि और कुछ न मिलने की हालत में भूख से मजबूर होकर में मनुष्य का माँस खा लूँ; किन्तु में उसे खुशी से न खाऊँगा, और न ऐसी दावतों में शरीक हो ऊँगा कि जिनमें मनुष्य का माँस होगा, और न ऐसी दावतों की दूँदता फिल्गा, और न मैं इस बात का गर्व कल्ँगा कि मैं ऐसे भोज में सम्मिलित हुआ।



नहीं। श्रीर यह यदि हमने नहीं किया है तो फिर किसने किया ? हम कहते हैं कि यह हमने नहीं किया, यह तो श्रम श्रम श्रम कहते हैं कि यह हमने नहीं किया, यह तो श्रम श्रम श्रम हो तो या। बच्चे जब किसी चीजा को तोड़ डालते हैं तो वे इसी तरह कहते हैं—'यह दूट गई।' हम कहते हैं कि जबतक शहरों का श्रम्सित्व है श्रीर हम उनमें रहते हैं तबतक लोगों को मजदूरी की एवजा पैसादेकर उनका पालन-पोषण करते हैं। किन्तु यह बात सच नहीं है श्रीर इसे सममने के लिए हमें सिर्फ इस बात की श्रोर ध्यान देने की जरूरत है कि हम गाँव में किस तरह से रहते हैं श्रीर वहाँ हम गरीबों की किस तरह मदद करते हैं।

शीत ऋतु समाप्त हो रही है श्रीर ईस्टर त्राने वाला है। शहरों में तो धनवालों का वही राग-रंग हो रहा है। उद्यानों में श्रीर उपवनों में, घाटों पर, जहाँ देखो, नाच-गान, नाटक घुड़दौड़, रोशनी श्रीर श्रातिशवाजी का दौरदौरा है। किन्तु गाँवों में इससे भी श्रच्छा है—वहाँ वायु छुद्ध है, वृत्त, खेत श्रीर धूल श्रिधक तरोताजा है। जहाँ प्रकृति यौवन के पूर्ण उभार पर है, जहाँ सब बुछ हरा-भरा श्रीर फला-फ़ुला है, वहाँ चल कर रहना चाहिए—यह सोच कर हम लोग, जो दूसरों के परिश्रम पर जीने के श्रभ्यासी हैं, छुद्ध वायु का सेवन करने श्रीर हरे-भरे खेतों श्रीर जंगल की हरियाली देखने के लिए गाँवों में ज ते हैं।

यहाँ, गावों में, उन गरीब आदमियों के मध्य ये धनिक आकर बसते हैं कि जो, ज्वार, बाजरे की रोटी और प्याज के टुकड़े पर रहते हैं, रोज १८ घंटे काम करते हैं, और तिस-पर न तो उन्हें पृरी नींद मिलती है, और न पहनने को पूरे कपड़े। यहाँ किसी प्रकार का कोई प्रलोभन नहीं है; यहाँ न कल-कारखाने हैं, न बेकार लोग, जो शहरों में बहुतायत से पाये जाते हैं। इसलिए दूसरों को काम में लगाकर हम उसका पोषण करते हैं, ऐसा मान लेने का यहाँ कोई अवसर नहीं है। यहाँ लोगों को अपना निज का इतना काम रहता है कि समय पर वे उसे ही पृरा नहीं कर पाते बल्कि अक्सर आदमियों को कमी से बहुत-

पचीसवां परिच्छेद

सा माल खराब हो जाता है और बहुत-से मर्द, बच्चे. वृद्ध और गर्भवती स्त्रियाँ प्रायः अपनी शक्ति से अधिक काम करती हैं।

श्रच्छा तो सनिए, अमीर लोग यहाँ गाँवों में आकर किस तरह रहते हैं। यदि पुराने जमाने का बना हुआ कोई मकान वहाँ हुआ तो उसकी मरम्मत और सफाई होती है और उसे फिर से सजाया जाता है। और यदि कोई पुराना मकान न हुआ तो दमंजिला अथवा तिमंजिला नया शानदार मकान बनाया जाता है श्रीर उसे क़ीमवी सामान से सजाया जाता है। फिर मकान के पास सड़कें बनाई जाती हैं, फ़लवारी लगाई जाती है, और सब तरह की आशायश का प्रवन्ध किया जाता है। सबपर रंगसजी होती है। बेचारे बूढ़े और बालक लोगों को दाल-तरकारी छोंकने को जो तेल नहीं मिलता वही तेल यहाँ इस तरह खर्च किया जाता है। गर्जे कि हमारे समाज का आदमी चाहे कितना ही गरीव और उदार विचारों का क्यों न हो, वह गाँव में सदा ऐसे ही मकान में रहता है कि जिसको बनाने, सँवारने श्रौर साफ-सुथरा रखने के लिए दर्जनों श्रादमी चाहिएँ —हालाँ कि उनको श्चपने खेत की देख भाल करने के लिए ही काफी समय नहीं मिलता है।

यहाँ हम यह नहीं कह सकते कि कल कारखाने पहले ही से बने हुए हैं ऋौर वे जारी रहेंगे —चाहे हम उनका उपयोग करें या न करें हम नहीं कह सकते कि हम बेकार श्रादमियों की परविरश कर रहे हैं, यहाँ तो हम केवल श्रपनी ही श्राशायश की खातिर कारखाने खोलते हैं श्रीर श्रास-पास के लोगों का श्रपने काम के लिए उपयोग करते हैं, श्रीर इस तरह हम लोगों को उस काम से हटाते हैं, जो न केवल उनके लिए बल्कि हमारे सबके लिए श्रावश्यक है श्रीर इस पद्धित द्वारा हम कुछ लोगों का नैतिक हास करते श्रीर कुछ की जिन्दगी व तन्दुक्स्ती वरबाद कर देते हैं।

करपना कीजिए कि किसी गाँव में उच्च वर्ग श्रथवा सरकारी श्रफ्त सों का एक शिक्ति श्रौर प्रतिष्ठित परिवार रहता है। परिवार के सब लोग तथा मित्रगण जून के मध्य में वहाँ श्राकर एकत्र होते हैं, क्योंकि जून तक तो वे पढ़ने-पढ़ाने श्रौर परीचाश्रों में ही लगे रहते हैं। वे उस समय श्राते हैं कि जब कटाई शुरू होती है श्रौर फसल काटने श्रौर बोने के समय तक वह वहाँ रहते हैं। इस परिवार के लोग (इस समाज के प्रायः सभी लोगों की तरह) उस समय श्राकर गाँवों में रहते हैं कि जब जरूरी काम का समय श्राता है। कटाई के बाद धास इकट्ठा करने का काम होता है। सितम्बर में ये लोग शहरों को वापिस चले जाते हैं। उस समय काम समाप्त तो नहीं हो जाता, क्योंकि बौनी श्रौर श्रालू खोदने का काम होता रहता है, परन्तु काम की वैसी भीड़ नहीं रहती।

### पचीसवां परिच्छेद

ये लोग जबतक गाँवों में रहते हैं तबतक बराबर उनके चारों श्रोर जोरों से खेती-बाड़ी के काम में किसान लोग रहते हैं। इस काम में इनको कितना परिश्रम करना पड़ता है—इसके विषय में हम चाहे कितना सुनें, चाहे कितना पढ़ें, श्रीर चाहे कितना श्रांखों से देखें, ठीक श्रान्दाज नहीं लगा सकते, जबतक हम स्वयं काम करके उसका श्रामुभव न करें।

लगभग १० मनुष्यों का यह कुटुम्ब शहर में जिस तरह रहता है उसी तरह अथवा उससे भी खराब ढंग से यहाँ रहता है। यहाँ गाँव में तो वे आराम करने के विचार से (कुछ काम किये बिना ही ) आते हैं इसलिए यहाँ वे काम का नाम भी नहीं लेते।

प्रीक्ष ऋतु में लेन्ट के उपवास के समय में नराने का काम ग्रुह्ह होता है और उस समय वेचारे किसान 'क्वास' \* रोटी और प्याज पर गुजर करते हैं। गाँव में रहने के लिए आये हुए नागरिक लोग इस काम को देखते हैं; कभी अपने लोगों को उस काम को करने के लिए कहते हैं और उसका आनन्द लेते हैं। घास की भीनी-भीनी गन्ध, िखयों के गीत, हँसियों के चलने की आवाज और काटने वाले लोगों की कतार का दृश्य और िखयों का वास इकट्ठे करने का ढंग—यह सब उनके प्रमोद की सामग्री होती है।

<sup>🌣</sup> घर पर बनाया हुआ एक सस्ता रूसी पान ।

यह सब वे अपने घर के पास देखते हैं श्रीर इन बातों का श्रानन्द वे उस समय भी लेते हैं, जब श्रपने घर के छोटे-बड़े बालकों को साथ लेकर-जो दिन भर कोई काम नहीं करते हैं-चन्द सौ गज के फासले पर नहाने के स्थान पर जाने के लिए मोटे-ताजे घोड़ों की जोड़ी में सवार हो कर जाते हैं।

कटाई का काम दुनिया में बहुत महत्वपूर्ण है। प्रायः हर साल ही आदिमयों की कमी और समयाभाव के कारण कटाई का काम अध्रा ही रह जाता है और इसी तरह घास अधकटी रह जाती है और बरसात आ जाती है। मजदूरी की कमी-बेशीके ऊपर यह निर्भर रहता है कि २० फीसदी अथवा इससे भी अधिक वृद्धि दुनिया के भएडार में होगी अथवा यह घाम योंही खड़ी— खड़ी सड़ जायगी।

श्रीर यदि घास श्रधिक हो तो बुद्धों के खाने के लिए मांस श्रीर बचों के पीने के लिए दूध भी श्रधिक परिमाण में मिले। इस प्रकार इसका श्रसर सभी पर पड़ता है, पर खास कर किसानी के लिए उन्हीं दिनों इस प्रश्न का निर्णय हो जाता है. कि जाड़े में उसको श्रीर उसके बचों को रोटी श्रीर दूध किस परिमाण में मिल सकेगा। काम करने वाले सभी श्री-पुरुष इस बात को जानते हैं श्रीर बालक भा जानते हैं कि यह काम बहुत ही जरूरी है श्रीर वे श्रपने पिता के लिए खेत पर 'कास' का

## पचीसवां परिच्छेद

घड़ा ले जाने का काम करते हैं। भारी घड़े को एक हाथ से दूसरे हाथ में बदलते हुए पिता नाराज न हों इसलिए समय पर पहुँचने के लिए दो-दो मील नंगे पाँव दौड़ते हुए जाते हैं। सब जानते हैं कि कटाई के समय में लेकर जबतक फसल कट कर घर में न पहुँच जाय तबनक काम बन्द करके दम छेने की फूर्सत नहीं है।

इसके श्रालावा हरएक को कुछ-न-कुछ और भी काम होता है। उन्हें नया खेत जोतना और पटेला देना होता है। कियों को रोटी बनाने, कपड़ा धोने के सिवा कातना-बुनना भी पड़ता है। पुरुषों को बाजार और शहर में जाना पड़ता है, समाज सम्बन्धी काम देखने होते हैं, कचहरी जाना पड़ता है, सरकारी श्राफसरों के लिए सवारियों का इन्तजाम करना पड़ता है, श्रीर रात में घोड़ों को चराना होता है। बृदे, बचे, बीमार. सभी कों अपनी पूरी शक्ति-भर काम करना पड़ता है। किसान लोग इतनी मेहनत से काम करते हैं कि श्रान्तिम कतार काटने वाले-जिनमें बीमार, बूदे और बच्चे भी होते हैं-इतने थक जाते हैं कि थोड़ा-सा मुस्ताने के बाद काम करने में बड़ी पीड़ा होती है। गर्भवती श्रीर बच्चे वाली कियाँ भी कड़ी मेहनत करती हैं।

काम बड़ी मशकत का है श्रीर लगातार होता है । सब श्रादमी पूरी शक्ति से काम करते हैं। इस काम के समय श्रपने श्चपूर्ण भोजन से जो शक्ति उन्हें मिलती है वह तो खर्च हो ही जाती है परन्तु पुरानी पूँजी भी व्यय कर डालते हैं। एक तो वैसे भी य लोग बहुत मोटे श्चोर तगड़े नहीं होते, पर इस फसल के मौसम पर सभी लोग श्वधिक मेहनत के कारण दुवले हो जाते हैं।

तीन किसानों की एक छोटी-सी टोली कटाई का काम कर रही है। उनमें एक वृद्ध है, एक उसका विवाहित भतीजा है, श्रौर तीसरा गाँव का मोची है, जो एक पतला किन्तु मजबूत आदमी है। उनकी त्राज की छनाई पर ही उनका भविष्य निर्भर है: यह श्राज ही निश्चय हो जायगा कि जाड़ों में वे गाय रख सकेंगे कि नहीं और अपना कर चुका सकेंगे कि नहीं। उन्हें काम करते हुए दो सप्ताह हुए हैं। बीच में वर्षा के कारण कुछ काम में रुकावट आ गई थी । जब वर्षा बन्द हो गई और पानी सूख गया तब उन्होंने घास को इकट्ठा करने का निश्चय किया श्रौर काम जल्दी हो इसके लिए यह निश्चय किया कि एक-एक दाँती पर दो-दो स्त्रियां काम करें। वृद्ध आदमी के साथ उस की पत्नी भी आई, जिसकी उम्र पचास वर्ष की है और श्रिधिक काम करने तथा ११ वर्षों की माँ होने के कारण बहुत थक गई है; वह वहरी भी है, पर ऋभी काम करने लायक है। बुद्ध के साथ उसकी १३ वर्ष की लड़की भी है, जो छोटे कर की तेज और मज़बूत छोटी सी छोकरी है। भतीजे के 88

### पचीसवां परिच्छेर

साथ उसको बहू भी आई। वह लम्बे क़द की किसानों की तरह साधारणतः मजबूत जिस्म को थी। उसकी साली भी थी, जो एक सैनिक को खो थी और उस समय गर्भवती थी। मोची के साथ उसको खी और उसकी सास आई। खी एक दृढ़काय मजदूरनी थी और उसकी सास ८० वर्ष की एक बुढ़िया थी, जो इस समय को छोड़ कर बाकी साल-भर भीख माँग कर गुजर करती थी।

वे कतार बाँध कर काम पर जुट जाते हैं और जून मास की जलती हुई धूप में सुनह से लेकर शाम तक काम करते हैं। इस समय का प्रत्येक चएा बहुमूल्य है। वेपानी अथवा 'क्वास' लाने के लिए भी अपना काम छोड़ना नहीं चाहते। एक छोटा बालक, जो उस बुढ़िया का नाती हैं, सबके लिए पानी लाता है। वह दाँति ये को हाथ से नहीं छोड़ती आर उसे चालने-फिरने में बड़ी मुश्किल होती हैं। वह छोटा बालक जो बर्तन के बोफ से मुका जा रहा हैं, नगे पैर छोटे-छोटे कदम रखकर चलता है और बर्तन को बार-बार हाथ में बदलता जाता हैं। छोटी लड़की भी अपने से भी अधिक भारा बोफ कन्धे पर उठाती है, थोड़ी दूर लेकर जाती है, फिर ठहर जाती है, और फिर आगे लेजाने की शक्ति न होने के कारण उसे ज़मीन पर फेंक देती है। बुद्ध की खी लगातार वास इकट्टा कर रही है, उसके सिर का हमाल दीला हो गया है, श्रौर उसके उलमे हुए बाल बाहर निकल श्रायं हैं। वह घास का गट्ठा उठाकर ले जाती है श्रौर मारे बोम के लड़खड़ा कर चलती श्रौर बंतरह हॉफतो है।। मोची की माँ केवल घास इकट्ठी करती है, किन्तु यह भी उसकी शक्ति के बाहर का काम है। वृत्त की छाल के जूते पहने वह धीरे-धीरे घसिटती है, उसकी दृष्टि बिलकुल निस्तेज है. श्रौर ऐसी माल्म पड़ती है, जैसे वह बहुत बीमा। श्रथवा मरणासन्न हो। वृद्ध जान-श्रमकर उसे सब लोगों में दूर घास के देर के पास घास इकट्ठी करने के लिए मेजता है, ताकि वह दूसरों की देखदेखी दूना काम करने की हिवस में न पड़े। किन्तु वह श्रपना काम छोड़ कर जाती नहीं श्रौर जबतक दूसरे जोग काम करते हैं तबतक वह भी उनके साथ उसी सुरमाई हुई निस्तेज सुखाकृति के साथ काम करती रहती है।

वृत्तों के पीछे सूरज ड्व रहा है; किन्तु घास के ढेर अभी ठीक नहीं हो पाये हैं, अभी बहुत कुछ करना बाकी है।

सभी महसूस करते हैं कि अब काम बन्द करने का समय आ गया है, किन्तु कोई इस बात को कहता नहीं है। सभी यह देखते हैं कि कोई दूसरा उसका जिक्र करे। अन्ततः बेचारा मोची यह देखकर कि अब उसमें शिक्त नहीं है, वृद्ध मे प्रस्ताव करता है कि अब काम कल के लिए छोड़ दिया जाय। वृद्ध

## पचीसवां परिच्छेद

इससे सहमत हो जाता है, स्नियाँ तुरन्त श्रपने कपड़े, सुराही श्रीर घास उठाने के श्रीजार लेने के लिए दौड़ती हैं। वह बृद्धिया जहाँ खड़ी थी वहाँ बैठ जाती है श्री फिर वैसी ही श्रर्थ-हीन दृष्टि के साथ लेट जाती है लेकिन जब श्रीरतें जाने लगती हैं तब वह भी कराहती हुई उठती है श्रीर घिसटती हुई उनके पीछे-पीछे जाती है।

गाड़ी के पास खड़े हुए घोड़े अपनी छोटी-छोटी घरटियाँ बजाते हैं। उनके सामने घास पड़ी हुई है, जिसे वे अपने ख़रों से रोंदते और इधर-उधर फैलाते हैं। यह वही घास है, जिसे किसान लोग इतनी मेहनत से इकट्टा कर रहे थे। बाड़े में कुछ हलचल माछम होती है। एक स्वस्थ मोटा-ताजा आदमी, जो द्रवानी की सेवा बजाने के लिए दी गई लाल कमीज पहने हुए है, कोचमैनों को पुकार कर घोड़ों पर जीन कसने के लिए कह रहा है। दो किसान, जो वहाँ कोचमैनी का काम करते हैं, आवाज सुन कर अपनी कोठरी में से निकले और मजे-मजे में हाथ हिलाते हुए पुरुषों और खियों के लिए घोड़े कसने के लिए गये। घर में एक अंर 'पियानो' की श्रावाज श्रा रही है। यह संगीत सिखाने वाली महिला है. जो घर में रहती है और बच्चों को गाना सिखाती है। वही इस समय किसी गीत का अभ्यास कर रही है। दोनों पियानों की स्व राव-लियाँ एक दूसरे से टकरा रही हैं। घर के पास ही दो धार्ये घूम रही हैं। उनमें से एक बूढ़ी है, श्रौर दूसरी जवान। वे बच्चों को बिस्तर पर सुलाने को जा रही हैं। इनमें से कुछ बालक अवस्था में उन बालकों के बराबर हैं, जो कासके घड़े ले-लेकर खेत को जा रहे थे। एक धाय अंप्रेज है, वह रूसी भाषा नहीं जानती । वह इंग्लैंड से खास तौर पर बुलाई गई है—इसलिए नहीं कि उसमें कोई विशेष गुरा है; बस, केवल इसलिए कि वह रूसी भाषा

### पचीसवां परिच्छेद

नहीं जानती। जरा त्रागे एक फांसीसी श्रीरत है श्रीर वह भी इसी लिए नौकर रक्खी गई है कि वह रूसी भाषा नहीं जानती है। उससे आगे एक किसान दो औरतों के साथ घर के पास की फ़लवारी में पानी दे रहा है। एक दूसरा किसान एक कुँचार साहब की बन्द्रक साफ कर रहा है। दो श्रौरतें धुले हए कपड़े टोकरी में रक्खे लिये जा रही हैं - ये सब इन्हीं शरीफ-जादों के कपड़े हैं, जिन्हें वे घोकर ला रही हैं। घर के अन्दर दो क्षियों को जुठे बर्तन माँजने से ही फ़ुरसत नहीं मिलती, लोग अभी-अभी भोजन करके गये हैं। और दो किसान संध्याकालीन लिबास पहने हुए जीने पर चढ़-उतर रहे हैं श्रौर चाय. काफी. शराब त्रादि ला-ला कर रख रहे हैं। छत पर मेज बिल्ला दी गई है। भोजन अभी समाप्त हुआ है और दूसरा शीब ही प्रारम्भ होगा और वह चार बजे तक कभी-कभी तो ठेठ सबेरे तक जारी रहता है। कुछ लोग सिगरेट पीते हैं ख्रीर तारा खेलते हैं: कुछ लोग बैठे सिगरेट पी रहे हैं श्रीर सुधार सम्बन्धी विचारों की चर्चा कर रहे हैं, श्रीर कुछ लोग ऐसे हैं, जो इधर उधर-धुमते हैं खाते हैं, पीते हैं; सिगरेट फूँकते हैं, श्रौर जब जी नहीं लगता तो गाड़ी पर सवार हो कर घूमने निकल जाते हैं।

इस घर में स्त्री-पुरुषों को मिलाकर कुल १५ त्रादमी हैं, जो सबके सब खस्थ श्रीर हृष्ट-पुष्ट हैं। श्रीर ३० खस्थ्य कामकाजी स्ती-पुरुष उनकी सेवा में लगे रहते हैं। और यह सब लीला वहाँ गाँव में ऐसे समय में होती है, जब प्रत्येक घएटा और बच्चे-बच्चे की सेवा अत्यन्त बहुमूल्य होती है।

जुलाई के महीने में भी धनिक-वर्ग के लोगों की यही हालत होगी, जब कि किसान लोग रात-रात भर नींद हराम करके ओट कराब हो जाने के भय से उन्हें काटने में व्यस्त होंगे और क्षियाँ भी ब्राह्म-मुहूर्त से पहले ही उठकर उन्हें श्रोटने लगेंगी, ताकि काम समय पर समाप्त हो जाय। और इस समय भी वह बूढ़ी खी जो पिछली फसल के समय श्रत्यधिक श्रम के कारण मरणा-सन्न हो गई थी, श्रौर गर्भवती क्षियाँ तथा छोटे-छोटे बच्चे सभी बूते से बाहर काम करेंगे। इस समय काम करनेवाले श्रादमियों की, घोड़ों और गाड़ियों की सख्त अक्टरत होगी, क्योंकि नाज इकट्टा करना श्रौर भर-भरकर उसे घर में लाना है। इसी नाज पर मनुष्यों का जीवन श्रवलम्बित है। किन्तु इसी समय धनिक लोग श्रपने श्रामोद-प्रमोद, नाच-रंग, सैर-शिकार, नाटक सिनेमा श्रादि में मस्त रहते हैं श्रौर दूसरे लोगों को भी काम से हटाकर श्रपनी सेवा में लगाते हैं।

यहाँ पर तो ये धनिक लोग ऐसा नहीं कह सकते कि यह

<sup>्</sup>र पुक प्रकार का अनाज।

### पचीसवां परिच्छेद

काम पहले ही से होता आ रहा है, इसलिए हम भी उसमें योग दे देते हैं। यहाँ तो ऐसी बात नहीं है। यहाँ तो हम स्वयं ही ऐसे जीवन का सूत्रपात करते हैं और काम कर-करके खप-खपकर मरनेवाले लोगों से उनकी रोटी और मेहनत ले लेते हैं। हम बड़े आराम के साथ अपना जीवन व्यतीत करते हैं, जैसे कि उस मरनेवाली धोबिन, उस बालिका वेश्या, सिगरेट बना-बना कर स्वास्थ्य नष्ट करनेवाली उस औरत में और हमारे चारों ओर जो लोग भर-पेट खाये बिना ही कठोर अम कर रहे हैं उनमें कोई सम्बन्ध ही नहीं है। हम इस बात को देखना नहीं चाहते कि यदि हमारे जैसे आलसो, बिलासी और पतित जीवन बिताने वाले लोग न हों तो इन बेवारे गरीब लोगों को इस प्रकार अपनी शिक्त से कहीं अधिक मेहनत न करनी पड़े और यदि ये लोग इस प्रकार हद से ज्यादा मेहनत न करें तो हम इस प्रकार का जीवन जारी नहीं रख सकते।

हम ऐसा समसते हैं कि इन लोगों के इन प्रश्नों से श्रीर हमारे जीवन से किसी प्रकार का कोई सम्बन्ध नहीं है—वह एक बात है श्रीर यह बिलकुल दूसरी बात, श्रीर हम जो यह जीवन बिता रहे हैं वह बिलकुल निर्दोष श्रीर पिवत्र है। हम रोमन लोगों के जीवन पढ़ते हैं श्रीर ल्यूकुनस के श्रमानुषिक व्यवहार पर श्राश्चर्य करते हैं, जब हम यह देखते हैं कि वह तो बढ़िया-

बिद्या मकान और कीमती शराब से अपने पेट को टूँस-टूँस कर भर रहा है और दूसरे लोग फाक़े कर रहे हैं। हम अपने दास-दासी रखने वाले पूर्वजों की वर्बरता पर स्तम्भित होते हैं, जब हम सुनते हैं कि वे नाटक और गाने में मस्त रहते थे और बाग्र या शिकार-गाह बनाने के लिए गाँव के गाँव उजाड़ देते थे। हम अपनी उच्चता के शिखर पर बैठे हुए उनकी इस प्रकार की अमानुषिकता पर आश्चर्य प्रकट करते हैं। पाँचवें प्रकरण में हम हस्या के इन शब्दों को पढ़ते हैं—

"उन लोगों को धिकार है कि जो इस प्रकार घर से घर और खेत से खेत मिला कर रखते हैं कि जरा भी जगह नहीं रहती और तुमको अकेला जंगल में जाकर रहना पड़ता है।

उनको धिकार है कि जो सबेरे उठते ही तेज शराब पीते हैं श्रीर रात को भी देर तक शराब पीने ही के लिए जागते रहते हैं।

उनके भोजों में गाने-बजाने की ऋौर शराब की भरमार रहती है, किन्तु ईश्वर के काम की ऋोर वे ध्यान नहीं देते हैं, ऋौर न उन्हें ऋपने हाथों से काम लेने की चिन्ता है।

जो लोग श्रमिमान में भर कर कुर श्रन्याय श्रीर ढेर का देर पाप कर रहे हैं उनको धिकार है।

जो अच्छे को बुरा और बुरे को अच्छा कहते हैं, जो

पंचीसवां पश्चिंह

व्यन्धकार को प्रकाश और प्रकाश को व्यन्धकार कहते हैं, जो मधुर को कटु और कटु को तिक्त मानते हैं, उनको धिकार हैं।

जो मन ही मन अपने को बुद्धिमान सममते हैं और अपनी नजर में अपने को ज्ञानी मानते हैं, उनको धिकार है।

जो मदिरा पीने में बहादुर हैं श्रौर जिन ही बहादुरी शराब के प्याले भरने में खर्च होती हैं, उनको धिकार है।

और धिकार है उनकों, जो लोभ में श्राकर दुष्टता को उनित बताते हैं और साधु पुरुषों को उनकी साधुता से वंचित कर देते हैं।"

हम इन शब्दों को पढ़ते हैं श्रीर सममते हैं कि हमारा इनसे कोई सम्बन्ध नहीं है।

हम मैंथ्यू के सुममाचार के प्रकरण ६ सूत्र १० में पढ़ते हैं —
"और अब भी वृत्त के मूल पर कुल्हाड़ी लटक रही है और इसलिए प्रत्येक ऐसा वृत्त जिसमें फल नहीं लगते हैं, काट डाला जाता
है और आग में भोंक दिया जाता है।" हम इन शब्दों को पढ़ते
हैं और बिलकुल निश्चिन्त रहते हैं। इम सममते हैं कि हम तो
अच्छे फल देनेवाले अच्छे वृत्त हैं और ये शब्द किन्हों दूसरे
खुरे आदिमियों के लिए कहें गये हैं।

प्रकरण ५ सूत्र १० में हम हस्पा के शब्द पढ़ते हैं—
"इन लोगों का मन गुटुल कर दो, इनके कान वहरे कर दो
५३

श्रीर इनकी श्राँखें बन्द कर दो। कहीं ऐसा न हो कि ये श्रपनी श्राँखों से देखले,श्रपने कानों से सुनलें,श्रीर श्रपने मन से समभन् लें श्रीर फिर श्रपने ढंग को बदल दें, श्रीर श्रम्छे बन जायें।

तब मैंने पूछा, 'हे नाथ, मैं ऐसा कबतक कहें' उन्होंने उत्तर दिया, जब तक कि राहर बीरान होकर बिना बस्ती के न हो जायँ, श्रौर घर बिना श्रादमियों के नहों जायँ श्रौर भूमि बिलकुल ऊजड़ नहों जाय।"

हम इन शब्दों को पढ़ते हैं, किन्तु ऋत्यन्त निश्चिन्त भाव से समभते हैं कि यह ऋद्भुत बात किन्हीं दूसरे लोगों के लिए हैं। इसलिए हम यह देख नहीं पाते कि हमारो ऐसी स्थिति हो गई है और ऋब भी हो रही है। हम सुनते नहीं, हम देखते। नहीं, और हम ऋपने मन से विचार नहीं करते।

किन्त यह सब हुआ क्यों ?



क आदमी नो अपने को मनुष्य सममता है—ईसाई न सही, शिक्षित और दयाछ न सही, केवल अपने को एक ऐसा मनुष्य मानता है कि जो दिल और दिमाग से एक दम ही रहित नहीं है—भला वह आदमी इस प्रकार का जीवन व्यतीत करना कैसे पसन्द कर सकता है कि समस्त मानव-समाज को जो जीवन-संघर्ष करना पड़ रहा है इसमें वह कोई भाग लिये बिना ही दूसरों के परिश्रम को इड़प करता रहे और इस प्रकार भार-स्वरूप बन कर दूसरे लोगों के श्रम को बढ़ाता रहे और उन लोगों की संख्या में बृद्धि करे कि जो जीवन-संग्राम करते-करते नष्ट हुए जाते हैं ? इस तरह के आदमी हमारे सभ्य ईसाई-संसार में भरे पड़े हैं। यही क्यों, हमारे सभ्य ईसाई-संसार का तो आदर्श ही यह हो रहा है कि जायदाद अर्थात् धन को अधिक से अधिक पि-माण में प्राप्त किया जाय कि जिससे सब प्रकार के आराम मिलते हैं, आलसी और विलासी जीवन व्यतीत करने के साधन प्राप्त होते हैं, और उन्हें जीवन-संघर्ष में भाग भी नहीं लेना पड़ता। बस. वे अपने उन भाइयों के श्रम से लाभ उठाते हैं कि जो जीवन-संघर्ष की चपेटों से विनष्ट होते हैं।

मनुष्य भयंकर भूल में कैसे पड़ गया ? उसकी यह अवस्था कैसे हुई कि वह उस बात को, जो इतनी साफ-सीधी श्रीर निर्विवाद है, न तो देख सकता है, न सुन सकता है, श्रीर न हृदय द्वारा उसे समक ही सकता है ?

हम चाहे ईसाई हों अथवा केवल साधारणतः द्यालु और रिाचित पुरुष, हमें चाण-भर ठहर कर विचार करने की आव-श्यकता है और फिर हम यह देखकर भयभीत हो उठेंगे कि हम जो कुछ कहते हैं और विश्वास करते हैं बिलकुल उसके विपरीत आचरण करते हैं।

परमेश्वर अथवा प्रकृति का नियम, जिसके अनुसार संसार का कार्य चल रहा है, अच्छा है या खराब, यह मैं नहीं जानता। परन्तु हम देखते हैं कि जहाँ तक हमारा ज्ञान जाता है, संसार की ऐसी स्थित तो है ही कि उसमें ऐसे अनेकों मनुष्य सदा से रहते आये हैं जिन्हें तन ढकने को कपड़ा नहीं मिलता, पेट भर खाने को भोजन नहीं मिलता, और जिनके पास शीत, वर्षा और आतप से बचने के लिए एक छप्पर भी नहीं है और इन सब लोगों को प्रकृति से लगातार अविरल युद्ध करना पड़ता है, ताकि वे कपड़े बनाकर अपने बदन को ढक सकें, घर की छत बनाकर धूप और वर्षा से अपनी रक्ता कर सकें और अपनी, अपने बाल-बच्चों की तथा अपने माता-पिता की दिन में दो या जीन बार क्षुधा शान्त कर सकें।

लोगों के जीवन को आप जहाँ कहीं भी देखें. यूरोप में देखें, चीन में देखें अमेरिका या रूस में देखें, इन देशों के सम्पूर्ण समाज का जीवन देखें, अथवा उनके किसी विशिष्ट भाग का जीवन देखें, फिर चाहे किसी भी समय का देखें, प्राचीनकाल के खानाबदोशों का जीवन देखें या आधुनिक समय के वाष्प और विजली से चलने वाली मशीनों के प्रगतिशील युग के जीवन को देखें, हमें सब जगह बस वही एक बात दिखाई पड़ती है कि मनुष्य बराबर लगातार मेहनत करते हैं फिर भी उन्हें अपने लिए, अपने बाल-बचों के लिए तथा बड़े-बूढ़ों के लिए पर्याप्त भोजन और वस्न नहीं मिलता और न वे अपने रहने के लिए घर बना पति हैं; और साथ ही हम यह देखते हैं कि मनुष्यों की एक बहुत बड़ी संख्या

पुराने जमाने में श्रौर इस समय भी, जीवन की श्रानिवार्य श्राव-रयकताओं के प्रभाव के कारण तथा शक्ति से परे काम करने के कारण, घुल-घुलकर मर जाती है।

हम कहीं भी रहते हों, यदि हम अपने चारों और एक लाख मील का, एक हजार, अथवा दस मील का, या केवल एक ही मील का घेरा बनालें और फिर अपने घेरे के अन्दर रहने वाले लोगों के जीवन को देखें तो हमें पता चलेगा कि भूख से अशक्त और दुर्बलेन्द्रिय बालक, बूढ़े, खी और पुरुष, गर्भिणी खियाँ, रोगी और दुर्बल आदमी अपनी शक्ति से बाहर कठोर परिश्रम करते हैं और जिन्हें जीवनी-शक्ति को बनाये रखने के लिए न काकी भोजन मिलता है, न काकी आराम, और इसलिए अकाल ही में वे काल के शिकार हो जाते हैं; कुछ ऐसे आदि मियों को भी देखेंगे कि जो अपनी भरी जवानी में ही भयंकर और हानिकारक कामों को करने के कारण मर जाते हैं।

हम देखते हैं कि जबसे संसार का प्रारम्भ हुआ तभी से मनुष्य श्रपनी आवश्यकताओं की पूर्ति के लिए बहुत यब करते हैं, दुःख और यातनायें भी सहते हैं, पर अभी तक वे अपनी इस मुश्किल को हल नहीं कर पाये। इसके अलावा हम यह भी जानते हैं कि हममें से प्रत्येक मनुष्य—फिर चाहे वह कहीं और किसी रूप में रहता हो —प्रत्येक दिन और प्रत्येक घएटे मनुष्य- छव्बीसवां परिच्छंद

समाज के द्वारा किये हुए परिश्रम का इच्छा अथवा अनिच्छा से, सममते-वूमते हुए अथवा अनजान में, लाभ उठाता है।

मनुष्य कहीं भी श्रीर किसी भी रूप से रहता हो पर यह निश्चित है कि उसके सिर पर जो मकान की छत है वह स्वयं नहीं बनी; चूल्हें में जलने वाली लकिड़ियाँ भी श्रपने श्राप वहाँ नहीं पहुँच गई, न पानी बिना लाय स्वयमेव श्रागया; श्रीर पकी हुई रोटियाँ भी श्रास्मान से नहीं बरसीं। उसका खाना, कपड़ा श्रीर पैरों के जूते यह सब उसके लिए बनाये गये हैं श्रीर इनके बनाने वाले वही लोग नहीं हैं जो पिछली पीढ़ियों में रहते थे श्रीर श्रव अर-खप गये हैं बल्कि ये सब काम उसके लिए उन लोगों के द्वारा किये जा रहे हैं कि जिनमें से सैकड़ों श्रीर हजारों श्रपने बाल-बचों के लिए भोजन, वस्त्र श्रीर मकान का प्रवन्ध करने के व्यर्थ प्रयास में—उन साधनों के जुटाने के उद्योग में कि जो उनको श्रीर उनके बचों को दुःख श्रीर श्रकाल मृत्यु से बचा सकते हैं—सुख-सुख कर श्रीर धुल-धुल कर मर जाते हैं।

सभी मनुष्यों को अभाव के साथ संघर्ष करना पड़ रहा है। श्रीर यह संघर्ष उन्हें इतनी तीव्रता से करना पड़ता है कि प्रति चए उनके आसपास उनके भाई-बन्धु, भाँ-बाप और बाल-बच्चे नष्ट हो रहे हैं। इस संसार के लोग तूफान में पड़े हुए ऐसे जहाज के यात्रियों के समान हैं कि जिसमें खाने की सामग्री बहुत कम हैं। हम सब को, ईश्वर ने कहिए अथवा प्रकृति ने, ऐसी स्थिति में रक्खा है कि हममें से प्रत्येक को अपने भोजन की प्राप्ति के लिए पूरा प्रयत्न करना चाहिये और अभाव के साथ सदा युद्ध करते रहना चाहिए। यदि हममें से कोई भी आदमी इम काम को न करे अथवा दूसरे लोगों की मजदूरी का इस प्रकार से चपयोग किया जाय कि जो सर्व समाज के लिए लाभदायक न हो तो यह हमारे लिए तथा सारे समाज के लिए एकसमान नाश-कारी है।

यह क्या बात है कि अधिकांश शिचित लोग स्वयं मेहनत कियं बिना ही चुपचाप दूसरे लोगों के उस श्रम से लाभ उठाते हैं कि जो स्वयं उन मेहनत करने वालों के जीवन के लिए आव-स्यक है और फिर अपने इस प्रकार के जीवन को स्वाभाविक और उचित सममते हैं ?

यदि हम श्रपने को उस श्रम से मुक्त कर देते हैं कि जा सभी के लिए लाजि मी और स्वाभावि ह है श्रीर फिर भी हम श्रपनेकों चोर श्रीर घोखेबाज नहीं सममते हैं तो यह केवल दो बातों को फर्ज कर लेने से हो सकता है। एक तो यह कि जो लोग लाजिमी मेइनत करने से बचते हैं वे इन काम करने वाले लोगों से विभिन्न श्रेणी के हैं श्रीर वे समाज में श्रीर ही तरह का एक विशिष्ट काम करने के लिए पैदा हुए—श्रशीत् वे मक्खी-रानी श्रथवा द०

नर-मक्सी की तरह हैं कि जिनका काम साधारण मिललयों से जुदा है। और दूसरी यह कि हमलोग—वे आदमी, जिन्होंने अस्तित्व बनाये रखने के लिये उद्योग करने के अनिवार्थ कर्तव्य से अपने को मुक्त कर दिया है—दूसरों के लिए जो काम करते हैं वे इतने सब लोगों के लिए इतने उपयोगी हैं कि हम दूसरे लोगों पर अपने हिस्से का बोम डाल कर उन्हें जो हानि पहुँचाते हैं उसका पूरा-पूरा बदला उनके द्वारा चका दिया जाता है।

पुरान जमाने में जो लोग दूसरे आदिमयों की कमाई पर जीवित रहते थे वे अव्वल तो यह दावा करते थे कि वे एक दूसरी ही श्रेणी, दूसरी ही जाति के मनुष्य हैं, और दूसरे यह कि ईश्वर ने उन्हें एक विशिष्ट कार्य सम्पादन करने के लिए भेजा है—दूसरों का भला करने के लिए; अर्थात, उनपर शासन करने और उन्हें शिक्षा देने के लिए। इसलिए वे दूसरों को विश्वास दिलाते थे और स्वयं भी कुछ अंश तक इस बात में विश्वास करते थे कि लोगों। के उन श्रम-जिनत कामों की अपेक्षा कि जिन से वे लाभ उठाते हैं स्वयं वे जो काम करते हैं वह लोगों के लिए कहीं अधिक उपयोगी और आवश्यक है।

जबतक लोगों में यह विश्वास बना रहा कि मब लोग एक समान नहीं हैं — कुछ जातियाँ स्वभावतः ही ऊँची और श्रेष्ठ कोटि की हैं और कि ईश्वर प्रत्यन्त रूप से मानव-समाज के कार्यों में हस्तचेप करता है तबतक तो यह दलील चलती रही। किन्तु ईसाई-धर्म के प्रादुर्भाव और तज्जितित मानव-समाज की समानता और एकता की अनुभूति के बाद यह। युक्ति अपने पूर्व रूप में पेश न की जा सकी। इस बात का दावा करना अब सम्भव न था कि कुछ मनुष्य जन्म से ही विशिष्ट कोटि के होते हैं अंदर ईश्वर ने उन्हें विशिष्ट कार्य सौंपा है। यह दलील पेश करने वाले अब भी कहीं-कहीं हैं सही, पर धीरे-धीरे यह दलील मिटती जा रही है और करीब-करीब विलक्कल ही मिट चुकी है।

किन्तु यद्यपि यह दलील नहीं रही है फिर भी यह बात तो अभीतक वैसी ही बनी हुई है—जिन लोगों में अपनी बात मनवाने की शक्ति है वे अब भी मेहनत-मजदूरी करने के कर्तव्य से अपने को मुक्त करके दूसरों की कमाई का उपमोग करते हैं। और इस स्थिति का बचाव करने के लिए बराबर नये-नये बहाने गढ़े जाते हैं, ताकि मानव-प्राणियों की असमानता और विभिन्नता पर जोर दिये बिना ही जाहिरा औचित्य के साथ वे अपने को शारीरिक अम के बन्धन सं मुक्त कर सकें।

इस बात के लिए श्रानेकों दलीलें निकालीं गई हैं। यह बात कितनी ही त्रिचित्र क्यों न लगे; किन्तु उन सब बातों का मुख्य उद्देश्य जो विज्ञान के नाम से प्रसिद्ध हैं, श्रीर स्वतः विज्ञान की मुख्य प्रवृत्ति यही है कि श्रम-बन्धन से मुक्त होने की दलीलें सोच

# छव्बीसवां परिच्छेद

निकाली जायँ। धर्म-विज्ञान श्रीर कायदा-कान्न सम्बन्धी विज्ञान का यही उद्देश्य रहा है; तत्त्व-ज्ञान के नाम से पुकारे जाने वाले शास्त्र का भी यही उद्देश्य था; श्रीर श्राजकल के नये भौतिक विज्ञान का भी यही लक्ष्य हो रहा है।

किसी सम्प्रदाय विशेष अथवा किसी खास चर्च के मानने वाले लोग ही ईसामसीह के सच्चे अनुयायी हैं और इसलिए मनु- च्यों की आत्मा और शरीर के ऊपर उसी सम्प्रदाय अथवा चर्च का सम्पूर्ण और अमर्यादित अधिकार है, यह सावित करने का यत्न करने वाले धर्मशास्त्रों के सूक्ष्म विश्लेषणों का भी यही मुख्य हेतु है।

क्रायदा-कानून से सम्बन्ध रखने वाले सभी विज्ञान—राज्य-संचालन सम्बन्धी, फौजदार्रा, दीवानी अथवा अन्तर्राष्ट्रीय नियम इसी बात के लिए हैं। तत्त्वज्ञान सम्बन्धी अनेक मत, खास कर हेगल का मत—जो बहुत समय तक मनुष्यों के दिमाग पर शासन करता रहा—यहीं बात सिद्ध करना चाहता था। वह यह प्रतिपादित करता था कि इस समय जो स्थिति हैं वह ठीक ही हैं और कि मानवी शक्तियों के विकास के लिए राज्य-तंत्र एक आव-स्यक पद्धति है, कान्ट का आधिभौतिक वाद और उससे उत्पन्न होने वाला यह सिद्धान्त कि मनुष्य समाज एक विराट शरीर है, डारविन का जीवन-संघर्ष वाला सिद्धान्त जो आजकल सर्वमान्य हो रहा है और जो मनुष्य समाज की विभिन्नता और श्रसमानता प्रतिपादित करता है, आजकल लोगों को बहुत पसंद आने वाला मानसशास्त्र, प्राणिशास्त्र और समाजशास्त्र—इन सबका वही एक ही लक्ष्य है। ये विज्ञान लोकप्रिय हो गये हैं, क्योंकि के वर्तमान स्थिति का समर्थन करते हैं कि जिसमें होशियार मनुष्य अपने को श्रम-बन्धन के मानवीय कर्तव्य से मुक्त करके दूसरों की कमाई का आनन्द ले सकते हैं।

य सारे सिद्धान्त, जैसा कि सदा से होता आया है, बड़े-बड़े आचार्यों की ग़ैबी गुफाओं सें गढ़े जाते और फिर अस्पष्ट-अगम्य भाषा में लोगों के अन्दर उनका प्रचार किया जाता है और लोग उन्हें स्वीकार कर लेते हैं।

पुराने जमाने में जिस तरह धर्मशास्त्र सम्बन्धी बारीकियाँ, जो चर्च और राज्य में होने वाली जबरदस्ती और हिसा का समर्थन करती थीं, केवल पुरोहितों की ही सम्पत्ति थीं; और सर्वसाधारण में जिस तरह गढ़े-गढ़ाये सिद्धान्तों को फैलाया जाता था, जिन्हें लोग श्रद्धा-वश स्वीकार कर लेते थे और जिनसे ऐसी बातों का प्रचार किया जाता था कि राजाओं, धर्माचार्थों और अमीरों को सत्ता ईश्वर दत्त हैं, उसी तरह बाद को यह घोषित किया जाने लगा कि विज्ञान नाम-धारी शास्त्र की दार्शनिक और कानूनी सूक्ष्मतायें विज्ञान के पुरोहितों की एकमात्र सम्पत्ति हैं

### छब्बीसवां परिच्छेद

श्रीर लोगों के श्रन्दर यह सिद्धान्त फैलाया जाने लगा कि हमारी सामाजिक श्रवस्था श्रर्थात् समाज का संगठन जैसा इस समय है वैसा ही होना चाहिए, इसके विपरीत श्रीर कुछ नहीं हो सकता। लोगों ने भी बिना तर्क-वितर्क किये श्रद्धा-पूर्वक उसे स्त्रीकार कर लिया।

यही हाल अब भी है। अब भी जीवन सम्बन्धी नियम और मानव-समाज को विस्फूर्त बनाने के तत्त्रों का विश्लेषणा और मानव-समाज को विस्फूर्त बनाने के तत्त्रों का विश्लेषणा और मानव आधुनिक मंत्रदृष्टाओं और आचार्यों को गुफाओं में ही किया जाता है। और जनता के अन्दर श्रद्धा और विश्वास के द्वारा स्वीकार किये जाने वाले अपने बने-बनाये विचारों का प्रचार किया जाता है—अर्थात् यह कहा जाता है श्रम-विभाग का नियम ऐसा है, जिसे विज्ञान भी सिद्ध कर सकता है; और इसलिए दुनिया में कुछ लोग ऐसे होने ही चाहिएँ कि जो भूखों मर कर भी मेहनत करें और दूसरे सदा मौज उड़ाते रहें। यही मनुष्य-जीवन का निस्सन्दिग्ध नियम है कि कुछ लोग बरबाद हो और दूसरे मजे करें और हमें इस नियम के ताबे रहना ही होगा।

रेल्वे के लोगों से लेकर लेखक या कला-कोविद तक विविध प्रकृतियों वाले जितने शिक्षित कहे जाने वाले लोग हैं उनके आलसी जीवन का एकमात्र यही बचाव है । वे कहते हैं कि हम लोग, जिन्होंने सबके लिए एकसमान लागू होने वाले जीवन-संघर्ष के मानवीय कर्तव्य से अपने को मुक्त कर दिया है, दुनिया को उन्नत बनाने में लगे हुए हैं और इसलिए हम मानव-समाज के लिए अत्यन्त उपयोगी हैं—इतने उपयोगी कि लोगों की मेहनत का फल छीन कर हम जो हानि पहुँचाते हैं उस सब की पूर्ति हो जाती हैं।

पहले जमाने के आलसी लोग अपना बचाव करने के लिए जिस प्रकार जवाब देते थे उससे आजकल के लोगों का यह जवाब विभिन्न प्रकार का मालूम होता है। जिस प्रकार रोम के सम्राटों और नागरिकों को उनका यह खयाल कि उनके बिना सभ्य संसार का सर्वनाश हो जायगा; मिश्र और फारिस के लोगां के विचार से विभिन्न प्रतीत होता था, उसी तरह मध्यकालीन सामन्तों और पादरी लोगों को अपनी ठीक इसी प्रकार की विचारसरणी रोमन लोगों की भावना से विलक्षल जदी मालूम होती थी।

किन्तु यह केवल माखूम ही पड़ती है। यह भेद ऊपरी है।
श्राज जो दलील दी जाती है उसपर यदि हम विचार करें तो
हमें माछम हो जायगा कि उसमें कोई बात नहीं है। बस, कहने
के ढंग में ही अन्तर है; किन्तु वास्तव में वह है वही, क्योंकि
वह एक ही सिद्धान्त पर अवलिंबत है। जो लोग बिना मेहनत
किये दूसरों के अम से लाभ उठाते हैं—जैसे कि फैरोआ और उसके
हह

### छव्बीसवां परिच्छेद

धर्माचार्य, रोमन तथा मध्यकालीन सम्राट् और उनके नागरिक, सामन्त, पुरोहित और धर्माचार्य—इन सब के जवाब में सदा दो बातों का समावेश होता है।

एक तो यह कि हम दूसरे लोगों की मेहनत से जो लाभ उठाते हैं उसका कारण यह है कि हम विशिष्ट वर्ग के मनुष्य हैं और इन लोगों का शासन करने तथा दिव्य सध्य सिखाने का काम ईश्वर ने हमें सौंपा है।

दूसरा यह कि जिन लोगों के पास से हम श्रम-फत को ले लेते हैं वे उस भलाई का मून्य नहीं आँक सकते कि जो हम बदले में उनके साथ करते हैं, क्योंकि फैरिसीज ने बहुत पहले यह कह रक्खा है—यह कानून से अनिभन्न जन-समूह शापित है (जान, ७.४९)।

लोग यह नहीं समफ लकते कि उनकी भलाई किस बात में है और इसलिए उनके साथ जो भलाई की जाती है उसका मूल्य आँकने वाले वे नहीं वन सकते।

हमारे जमाने में जो दलील पेश की जाती है उसमें नशेनता श्रीर मौलिकता दिखाई देती है सही, किन्तु वास्तव में उसके अन्दर वहीं दो मूल बातें समाई हुई हैं—

१. हम एक विशिष्ट वर्ग के लोग हैं —हम शिचित और संस्कृत हैं। हम सभ्यता के विकास और सांसारिक उन्नति में सहायक होते हैं और इस प्रकार हम जन-समृह के लिए बहुत बड़ा लाभ पहुँचाते हैं।

२. यह ऋशित्तित जन-समृह उन लाभों को नहीं सममा सकता कि जो हम उसके लिए प्राप्त करते हैं ऋौर इसलिए के उन लोगों का मूल्य ऋाँकनेवाले नहीं हो सकते।

मूल दावे एक ही से हैं। हम श्रम-जन्धन से श्रपने को मुक्त करते हैं, दूसरों के श्रम से लाम उठाते हैं और इस प्रकार हम अपने साथियों का श्रर्थात् मेहनत-मजदूरी करनेवाले मनुष्यों का बोम भारी कर देते हैं; और फिर दावा करते हैं कि इसके बदले में हम उन्हें बड़ा लाभ पहुँचाते हैं कि जिसके महान मृत्य को श्रपने श्रद्धान के कारण वे समम नहीं सकते।

क्या यह और वह एक ही बात नहीं है ? अन्तर सिर्फ इस बात में है कि पहले तो दूसरे लोगों के श्रम पर अधिकार जमाने वाले, सुभट-सामन्त, रोमन पादरी और श्रमीर-उमरा होते थे; और अब यह दावा पेश किया जाता है एक ऐसी जाति; एक ऐसे वर्ग के लोगों की श्रोर से, जो अपने को शिचित-वर्ग के नाम से पुकारते हैं।

यहाँ भी वहीं भूल है; क्योंकि जो लोग यह दलील पेश करते हैं वे उसी असत्य स्थिति में हैं। भूल इस बात में है कि कुछ लोग—उदाहरणार्थ, फैरोआ, पादरी या हम शिक्तित लोग इस द

#### छरबीसवां परिच्छेद

बात का विचार किये विना ही कि हम जो कुछ करते हैं इससे मेहनत करनेवालों को वास्तव में लाभ पहुँचता भी है कि नहीं पहले से ही यह मान बैठते हैं कि हमारे कामों से उन्हें लाभ पहुँचता है और फिर बाद में अपनी इस स्थिति के बचाव के लिए दलीलें करने बैठते हैं।

हमारे जमाने की दलोल में और प्राचीनकाल की दलील में यदि कुछ अन्तर है तो सिर्फ इतना ही कि हम लोगों की दलील पहले के लोगों की दलील की अपेचा अधिक असत्य और सदोष है।

प्राचीनकाल के धर्माचार्य श्रीर सम्राट् तो श्रथने को दैवी
पुरुष मानते थे; श्रीर लोग भी उनकी इस बात को कबूल करते
थे। इसलिए वे तो बड़ी श्रासानी से यह कह सकते थे कि हमें
दूसरों की मजदूरी से लाभ उठाने का हक है, वे तो दावा करते
थे कि हमें ईश्वर ने पैदा ही इसलिए किया है श्रीर ईश्वर का यह
उन्हें श्रादेश था कि ईश्वर की प्रेरणा से जो दिन्य सत्य उन्हें प्राप्त
हों उनको जन-समृह के लिए प्रकाशित करके लोगों पर शासन करें।

किन्तु श्राधिनिक शिवित लोग जो अपने हाथ से मेहनत नहीं करते श्रीर जो सब मनुष्यों को समानता के सिद्धान्त में विश्वास रखते हैं. इस शंका का निराकरण नहीं कर सकते कि क्यों वे श्रीर उनके बड़े ही श्राराम-तलब श्रीर श्रालसी जीवन व्यतीत करने के योग्य समभे जायँ, जब कि और भी करोड़ों भनुष्य इस दुनिया में हैं कि जिनमें सैकड़ों और हजारों लोग उनकी शिचा के लिए खप-खप कर मर रहे हैं। शिचा भी तो रुपये से होती है न ? और रुपये का अर्थ है शक्ति। तब फिर दुनियाभर के और सब लोगों को छोड़कर यही लोग उस शक्ति का उपभोगकरने,शिचा प्राप्त करने के अधिकारीक्यों समभे जायँ ?

इसका एक ही उत्तर उनके पास है कि स्वयं श्रम न करके दूसरों की कमाई का उपभोग करके वे श्रमिक-वर्ग को हानि नहीं पहुँचाते, क्योंकि वे उन लोगों को कुछ ऐसे लाभ पहुँचाते हैं कि जिनको वे समम नहीं सकते श्रौर जो इतने ज्यापक श्रौर बहु-मूल्य होते हैं कि दूसरों की कमाई का उपभोग करने से जो जित होती है उससे उसकी पूर्ति हो जाती है।

#### सोर ---

हेगल—( १७७०-१८३१ ) यह एक विख्यात जर्मन दार्शनिक था। कान्ट—( १७९८-१८५७ ) यह फ्रान्स का एक प्रसिद्ध विद्वान था, जिसने समाज-शास्त्र पर एक अच्छा प्रन्थ लिखा है। उसका कहना था कि किसी बात का विवेचन करने के लिए पहले धर्मशास्त्र की दृष्टि से उसका निरीक्षण किया जावे और फिर दर्शनशास्त्र के नियमों पर उसे कसा जाये और अन्त में उसे (Positive) इन्द्रियगम्य स्वरूप प्राप्त होता है। इन पद्धतियों को क्रमशः आधिदैविक, आध्यात्मिक और आधिभौतिक नामों से पुकारा जा सकता है। उसका कहना था कि आधिभौतिक पद्धति ही सर्वश्रेष्ठ है।

#### क्रब्बीसवां परिच्छेद

डार्विन—(१८०८-१८८२) यह एक जबरदस्त विज्ञानवेसा हुआ है। विकासवाद का यह आचार्य था। इसने यह सिद्धान्त प्रति-पादित किया कि यह सृष्टि जैसी अब है वैसी ही आरम्भ में न थी बल्कि घीरे-घीरे उसका विकास हुआ है। नाना प्रकार के पशु-पश्ची जीव-जन्तु जो आज हम देखते है ये सब एक ही समय में उत्पन्न नहीं हुए बल्कि जल-वायु, काल और अवस्था के कारण एक जीव में से उत्पन्न होकर तरह-तरह के रूपान्तर होते रहे हैं। उसका कहना था कि मनुष्य का विकास बन्दरों में से हुआ है।

डार्विन के इस सिद्धान्त ने वैज्ञानिक संसार में बड़ी हलचल मचा दी। उसने बड़ी खोज के साथ प्रमाणों पर प्रमाण देकर अपनी बात को सिद्ध करने की चेष्टा की हैं। विकास-वाद का यह सिद्धान्त बाइबिल के सिष्टिकम के विरुद्ध जान पड़ता था, इसलिए ईसाई पादिरयों ने डार्विन का भयंकर विरोध किया। उसे नास्तिक और धर्म-अष्ट कहा गया और छोगों की ओर से उसे तरह-तरह की यातनायें दी गईं।

डार्विन का यह सिद्धान्त यद्यपि अनेक धर्म-पन्थों को मान्य नहीं है, उनको ओर से उसका विरोध और प्रतिवाद भी हुआ है, फिर भी शिक्षित समात्र पर अभी उसका अखण्ड साम्राज्य है।

फैरिसीज—ये लोग यहुदी धर्म के पण्डित समझे जाते थे। ये अपने धर्मप्रन्थों का बड़ी बारीकी से अध्ययन करते,बाल की खाल निकाल के और छोटी छोटी बातों पर भी बड़ा हठ और आग्रह दिखाते। ये लोग बड़े अहम्मन्य होते और अपने को बड़ा विद्वान समझते थे।



कर लिया है वे अपना बचाव किस प्रकार कर लिया है वे अपना बचाव किस प्रकार करते हैं, यह सीधे-सादे किन्तु समुचित शब्दों में व्यक्त करना हो तो यों व्यक्त किया जा सकता है।

हम लोग खुद काम नहीं करते और जबरदस्ती दूसरे लोगों की कमाई पर जीते हैं, किन्तु इससे हम दूसरे लोगों का उपकार करने में श्राधिक समर्थ हैं। दूसरे शब्दों में कहा जाय तो कुछ लोग दूसरे लोगों की कमाई का जबरदस्ती उपयोग करके अत्यच श्रौर सबकी समम में श्रानेलायक हानि पहुँचाते हैं श्रौर ऐसा करके प्रकृति के साथ जो उन्हें जीवन-संघर्ष करना पड़ता है उसकी श्रौर भी कठिन बना देते हैं। किन्तु ऐसा करते हुए भी

99

# सत्ताईसवां परिच्छेद

हम उनका हित ही करते हैं—वह हित ऐसा नहीं है जो लोगों को स्पष्ट दिखाई पड़े और जल्दी ही उनकी समफ में आजाय। यह बात नड़ी विचित्र है; किन्तु पुराने जमाने के लोगों की तरह ही आजकल के लोग भी, जो अम न करके दूसरों के बल पर ही जीते हैं इस बात पर विश्वास करते हैं, और उससे अपनी आत्मा को सन्तोष दे लेते हैं।

हमारे समय में विभिन्न वर्गों के जो लोग श्रम बन्धन छोड़ बैठे हैं उनका यह कथन कहाँ तक सत्य है, त्याइए जरा इसकी जाँच करें।

एक श्रादमी राजा, राजकर्मचारी श्रथवा धर्माचार्य की हैसि-यत से श्रपनी राजनैतिक श्रथवा धार्मिक वृत्ति द्वारा लोगों की सेवा करता है। एक श्रादमी श्रपनी विद्या श्रथवा कला के द्वारा लोगों को लाभ पहुँचाता है। इस प्रकार हम श्रपने कामों द्वारा लोगों को उतना ही लाभ पहुँचाते हैं कि जितना वे हमारा काम करते हैं।

हमारे जमाने के श्रम-धर्म पालन न करने वाले अनेकों लोग इसी प्रकार का विचार रखते हैं और उसे व्यक्त करते हैं। अब हम एक-एक करके उन सिद्धान्तों की जाँच करते हैं कि जिनके ऊपर ये लोग अपने कामों की उपयोगिता का आधार रखते हैं। एक आदमी दूसरे के साथ जो उपकार करता है उसकी दां कसौटियाँ हो सकती हैं। एक बाह्य—जिसे लाभ पहुँ वाया जाता हो वह उस लाभ को स्वीकार करे; और दूसरी आन्तरिक—जो आदमी उपकार करना चाहता है उसके काम के मूल में उपकार करने की जो भावना है वह ।

राज्य-संचालकवर्ग, जिसमें राज्य द्वारा स्थापित मठों और मिन्दिरों के महन्तों का भी मैं समावेश करता हूँ, कहता है कि हम प्रजा अर्थात सर्व-साधारण के लिए उपयोगी हैं।

सम्राट, राजा, प्रजा-सत्ताक राज्य का प्रधान, प्रधान मंत्री, न्याय-मंत्री, युद्ध-मंत्री, शिचा-मन्त्री, मठों के महन्त और इन सबके नीचे काम करने वाले कर्मचारी तथा नौकर-चाकर अपने को मनुष्य-मात्र के लिए अनिवार्य रूप से आवश्यक अम-धर्म से मुक्त करके अपने भरण-पोषण का भार दूसरों पर जो डाल देते हैं उसका बस एक यही कारण है कि वे समभते हैं कि उनके कामों से मजदूरों की मेहनत का बदला चुक जाता है।

अब हम इनके दावे को पहली कसौटी पर कसते हैं। इन राज्य-सञ्चालकों की उपकार-वृत्ति चरितार्थ करने का चेत्र किसानों और श्रमिकों का चेत्र वर्ग है, क्योंकि इनका कहना है कि हम इनके ही भले के लिए काम करते हैं। पर स्रवाल यह है, क्या

## सत्ताईसवां परिच्छेद

ये लोग इस बात को स्वीकार करते हैं कि उनके कामों से उन्हें लाभ पहुँचता है ?

हाँ, वे स्वीकार करते हैं । अधिकांश लोग मानते हैं कि गड्य-तंत्र अनिवार्य है और बहुत से लोग सिद्धान्ततः उसकी उप-योगिता को भी स्वीकार करते हैं । किन्तु ज्यवहारिक रूप को जहाँ तक हमने देख पाया है और जितनी विशिष्ट ज्यक्ति-गत घटनाओं से हम परिचित हैं उन सभी में हमने देखा है कि प्रत्येक मुकदमें और उसकी कार्य-पद्धित की उपयोगिता को उन लोगों ने कि जिनके लिए वेबने हैं अस्वीकार किया है, इतना ही नहीं बल्कि उन्होंने उसे बीमत्स और हानिकारक तक बताया है।

ऐसा एक भी राज्य-सम्बन्धी अथवा सामाजिक कार्य नहीं है कि जिसे बहुतेरे लोग हानिकारक न समभते हों। न्यायालय, बैंक, म्युनिसिपैजिटी आदि स्थानीय राजतंत्र, पुलिस और मठ आदि ऐसी एक भी संस्था नहीं कि जिसे लोग बुरा और हानिकारक न समभते हों। मंत्री से लेकर पुलिसमैन तक और पादरी से लेकर कन खोदन तक की जितनी राज्यतंत्र सम्बन्धी प्रवृत्तियाँ होती हैं उन सबको एक वर्ग के लोग उपयोगी मानते हैं और दूसरे वर्ग के लोग हानिकारक समभते हैं। और यह स्थिति के वल रूस में ही हो सो बात नहीं, फ्रांस और अमेरिका का भी यह हाल है।

प्रजासत्ता के पत्त की तमाम प्रवृत्तियों को गर्म सधारक दल बरा सममता है और सधारक दल के हाथ में सत्ता आने पर उनके कामों को प्रजासभा के तथा अन्य दल बुरा सममते हैं। सारी बात तो यह है कि राजनीतिज्ञ लोगों के कामों को सभी लोग कभी भी उपयोगी श्रौर लाभदायक नहीं समभते; पर इससे भी बड़ी बात यह है कि उन कामों को सम्पाइन करने के लिए पाशविक बल का प्रयोग करना पड़ता है और उन्हें सफल बनाने के लिए ख़न-ख़राबी, फाँसी, जेल, श्रमिवार्य 'कर' श्रादि-श्रादि बातें श्रावश्यक हो उठती हैं।

इससे यह निष्कर्ष निकलता है कि राजनीतिज्ञों की प्रवृत्तियों की उपयोगिता सब लोग तो कभी स्वीकार नहीं करते एक वर्ग तो उनकी उपयोगिता से सदा इन्कार ही करता है श्रीर इस उपयोगिता की प्राप्ति होती भी हैं तो सदा पाराविक बल के द्वारा; यह इसमें एक खास बात है। इसलिए यह बात तो नहीं कही जा सकती कि जिन लोगों के निमित्त राजनैतिक कार्य किये जाते हैं वे उसकी . डपयोगिता को खीकार करते हैं।

श्रव हम दूसरी कसौटी को देखते हैं। हम राजनीतिज्ञों से पूछों—राजा से लेकर पुलिस के सिपाही तक, प्रधान से लेकर क्लर्क तक, महन्त से लेकर कब बनाने वाले तक किसी में भी पूछें श्रौर उससे उसके अन्तरात्मा का सच्चा उत्तर माँगे कि वह जो काम 19 G

सत्ताईसवांवि व्छेद

करता है उसमें उसका आन्तरिक मूल उद्देश्य लोगों का कल्याए करना है या कुछ और है ? राजा का, प्रधान का, मंत्री का, गाँव के मुख्या का, मन्दिर के चपरासी का या शिच्नक का पद प्रहण करने को जो वह तैयार होता है, वह लोक कल्योण की प्रेरणा से अथवा व्यक्तिगत लाभ की दृष्टि से ?

सच्चे मनुष्य का जव।व यही होगा कि इन कामों को स्वी-

इससे हम इस परिणाम पर पहुँचते हैं कि मजदूरी करके खप-खप कर मरने वाले लोगों की मेहनत से लाभ उठाने वाला एक वर्ग इस निर्विवाद हानि के बदले में जो काम करता है उसे बहुतेरे मनुष्य तो मदा हानिकारक और निरुपयोगी ही सममते हैं और इसे लोग खेच्छापूर्वक खीकार भी नहीं करते बल्कि इसे खीकार करने के लिए बलपूर्वक बाध्य किये जाते हैं और इसका उद्देश्य दूसरों को लाभ पहुँचाने का नहीं बल्कि व्यक्तिगत लाभ ही है।

तब वह कौनसी बात है, जो यह साबित करती है कि राज-तंत्र मानव-समाज के लिए उपयोगी है ? बस, बात यह है कि जो लोग राज्य-तंत्र चलाते हैं उनका उसकी उपयोगिता में पका विश्वास है और यह कि वह सदा से श्रास्तित्व में चला आता है। किन्तु सदा से चले आने की बात तो यह है कि गुलामी, वेश्या- शृति और युद्ध आदि कुछ ऐसी बातें भी हैं, जो केवल निरूप-योगी ही नहीं प्रत्युत् अत्यन्त जघन्य हैं और वे सदा से चली आती हैं।

श्रीद्योगिक लोग—जिनमें व्यापारी, कारखाने वाले, रेलवे के संचालक, बेंकर्स श्रीर जमींदार भी सम्मिलित हैं —यह विश्वास करते हैं कि वे श्रपने कार्यों से इस प्रकार का लाभ पहुँचाते हैं कि जिससे उनके द्वारा होने वाली निस्सिन्देग्ध हानि की पूर्ति हो जाती है। पर उनके इस विश्वास का क्या श्राधार है ? उनके कार्यों की उपयोगिता को स्वोकार कौन करता है ? इस प्रश्न के उत्तर में चर्च और राज्य-तंत्र के लोग उन हजारों श्रीर लाखों श्रमिकों की श्रोर संकेत कर देते हैं कि जो सिद्धान्त रूप में राज्य श्रीर चर्च की उपयोगिता को स्वीकार करते हैं। किन्तु ये बैंकर्स, राराय बनाने वाले, मखमल, पीतल और शीशो का काम करनेवाले लोग—बन्दूकें बनाने वालों का तो कोई जिक्र ही नहीं, मगर ये बाक़ी लोग—किसकी श्रोर संकेत करेंगे, जब उनसे यह पूझा जायगा कि तुम्हारे कामों की उपयोगिता को स्वीकार करने वाले कौन हैं ?

यदि दुनिया में कुछ ऐसे आदमी हैं जो छींट, रेल, शराब और ऐसी ही अन्य चीजों की उपयोगिता सममते हैं। तो उससे कहीं अधिक ऐसे आदमी होंगे कि जो इन चीजों को हानिकारक

# सत्ताईसवांपरिच्छेद

संमम्प्रते हैं। रही व्यापारियों श्रीर जमींदारों की बात; सो उनके काम को ठीक बताने का ता कोई उद्योग भी न करेगा।

इसके अतिरिक्त इस काम से मेहनत-मजररी करने वाले लोगों को सदा हानि पहुँचती है श्रौर उसमें जबरदस्ती भी होती है, जो देखने में राजकीय जुल्म की अपेता भले ही कम माञ्चम पड़े किन्तु परिणाम उसका उतना ही निट्रर होता है। क्योंकि श्रौद्योगिक श्रौर व्यापारी कार्य तो लोगों की हर प्रकार की तंगी का लाभ लेने ही से चलते हैं। मजदूरों की आवश्यकताओं से लाभ उठा कर ही उनसे कठोर और अप्रिय कार्य कराया जाता है और उनकी आवश्यकताओं का लाभ लेकर ही उनके माल को सस्ती से सस्ती कीमत पर खरीदा जा सकता है और उनको जो माल चाहिए उसे तेज से तेज कोमत पर बेचा जा सकता है। लोगों की तंगी से लाभ उठा कर ही उनके पास से कड़ा सुद वसल किया जा सकता है। श्रौद्योगिक श्रौर व्यापारिक कार्यों को चाहे जिस दृष्टि से देखिए, हम इसी निष्कर्ष पर पहुँचेंगे कि जिनके फायदे के लिए इन प्रवृत्तियों का होना आवश्यक बताते हैं वे लोग तो इस फायर को मानते हो नहीं, वे सिद्धान में भी नहीं मानते कि उनसे फायदा होता है और न यह मानते हैं कि उनसे किसी खास विषय में लाभ पहुँचता है। बल्कि इसके विपरीत वे यह कहते हैं कि इन प्रवृत्तियों से तो उल्टा नकसान होता है ।

किन्तु अब हम दूसरी कसौटी पर कसते हैं और पूछते हैं कि श्रौद्योगिक श्रौर ज्यापारिक वर्ग की प्रवृत्तियों को प्रेरणा देने वाला दौन सा कारण होता है ? राजनैतिक लोगों की प्रवृत्ति के सम्बन्ध में जो उत्तर मिला था, उसकी श्रपेना कहीं श्रधिक ठीक उत्तर मिलेगा।

कोई राज्य-कर्मचारी यह कहे कि अपने व्यक्ति-गत लाभ के साथ ही वह लोक-हित की तरफ भी दृष्टि रखता है, तो यह बात असम्भव नहीं कड़ी जा सकती है। हम सभी को ऐसे आदमी मिले होंगे। परन्तु औद्योगिक और व्यापारी लोग तो अपने स्वाथों के कारण लोक-हित का खयाल रख ही नहीं सकते। वे यदि धन उपार्जन और संचय करने के अतिरिक्त अपने कार्यों का कोई दूसरा उद्देश्य रक्खें तो अपने साथियों की दृष्टि में वेवकूफ समभे जायँगे। इसलिए अमिक लोग तो उद्योग-धन्धा करने वाले लोगों की प्रवृत्ति को अपने लिए उपयोगी समभते ही नहीं।

इस प्रवृत्ति में मजदूरों के प्रति हिंसा का भाव रहता है और इस प्रवृत्ति का उद्देश्य मजदूरों का हित नहीं परन्तु सदा ही व्यक्तिगत स्वार्थ होता है। इससे भी बढ़ कर अजीब बात तो यह है कि ये उद्योग-धन्धे वाले लोग इस बात को कि उनके कामों से लोगों का हित होता है, इतने विश्वास के साथ मानने लग गये हैं कि इस कल्पित लाभ के बहाने स्वयं परिश्रम करने के कर्तव्य से

#### सत्ताईसवाँ परिच्छेद

मुक्त होकर तथा दूसरों की मजदूरी से लाभ उठा कर श्रमिक वर्ग की निस्संशय प्रत्यच्च हानि कर रहे हैं।

विद्या और कला वाले मनुष्य भी काम करने के कर्तव्य से मुक्त हो गये हैं और अपना बोक दूसरों के सिर पर लाद दिया है। उनको पूर्ण विश्वास हो गया है कि वे अपनी कला-मयी कृतियों और विद्या के द्वारा जो लोक-हित करते हैं उससे उन्होंने अपने भरण-पोषण का दूसरों पर जो बोक डाला है, उसका बदला मिल रहा है।

किन्तु उनके इस विश्वास का श्राधार क्या है ?

जिस तरह हमने राज-कर्मचारी तथा उद्योग-धन्धे वाले लोगों से पूछा था, उसी तरह इनसे भी पूछना चाहिए कि मज़दूरी करने वाले सब लोग अथवा उनका अधिकांश भाग क्या उस लाभ को स्वीकार करता है कि जो विद्या और कला के दावेदार होता हुआ। बताते हैं?

इसका उत्तर बहुत शोक-मय मिलेगा।

राज्य-तंत्र तथा धर्मोपदेशकों की प्रवृत्ति उपयोगी है, ऐसा सिद्धान्त-रूप में तो सब कोई मानते हैं त्र्यौर व्यवहार में भी मजदूरी करने वाले लोगों का एक बड़ा भाग उसकी उपयोगिता को स्वीकार करता है। उद्योग-धन्धे वालों की प्रवृत्ति की उपयो-गिता मजदूरी करने वाले लोगों का बहुत ही छोटा भाग स्वीकार करता है। परन्तु विद्या-कला वाले लोगों की प्रवृत्ति की उपयो-गिता तो मजदूरी करने वाले लोगों में से कोई भी स्वीकार नहीं करता। इस प्रवृत्ति की उपयोगिता तो उस काम को करने वाले या उसको करने की इच्छा रखने वाले ही स्वीकार करते हैं। श्रमिक वर्ग विद्या-कला वाले लोगों के समस्त जीवन का भार श्रमक कम्बों पर उठाता है, वह उन्हें खिलाता है, पिलाता है, श्रौर पहनने को कपड़े देता है। फिर भी वह इस बात को तो कभी मान ही नहीं सकता कि इन लोगों का काम हमारे लिए उपयोगी श्रौर लाभदायक है। उनके लिए इतनी श्रधिक उपयोगी बताई जाने वाली इस प्रवृत्ति का खयाल भी उनके दिल में नहीं श्रा सकता। श्रमिक वर्ग को तो यह काम निरर्थक श्रौर नीचे गिराने-वाला माळ्म होता है।

ठीक इसी दृष्टि से वह विद्यापीठों, पुस्तकालयों, संप्रहालयों, वित्रालयों, अजायब-घरों तथा नाटकों को देखते हैं कि जो इन्हीं- के कमाये हुए पैसों से बनाये जाते हैं। मजदूर तो इस प्रवृत्ति को निश्चित रूप से इतना हानिकारक मानते हैं कि वे अपने बालकों को पढ़ने के लिए पाठशालाओं में भेजते ही नहीं और जहाँ कहीं लोगों को इस काम में शरीक करना जरूरी सममा गया वहाँ कानून बना कर लोगों को इस बात के लिए मजदूर किया गया कि वे अपने बच्चों को स्कूल भेजें।

#### सत्ताईसवाँ परिच्छेद

मजदूरी पेशा लोग इस बात को हमेशा बुरा ही सममते हैं श्रीर वे उसी समय उसे बुरा नहीं सममते जब कि वे खुद मजदूर नहीं रहते हैं श्रीर सम्पत्ति-सञ्चय अथवा नामधारी शिचा के कारण श्रमिक वर्ग में से निकल कर उस वर्ग में चले जाते हैं कि जो दूसरों की मेहनत पर जीता है। विद्या तथा कला वाले मनुष्यों की प्रवृत्ति की उपयोगिता को मजदूर लोग न तो स्वीकार करते हैं श्रीर न कभी स्वीकार कर ही सकते हैं; किन्तु फिर भी इन प्रवृत्तियों के लिए श्रपना पेट काट कर साधन जुटाने ही पड़ते हैं।

राजतंत्री लोग दूसरों को फाँसी दे सकते हैं या जेल भेज कर अपना काम करा सकते हैं। ज्यापारी आदमी दूसरे की मज़-दूरी से लाभ उठा कर उसके पास से आखिरा कौड़ी तक निकाल केता है और फिर उसके लिए दो ही मार्ग रह जाते हैं कि या तो यों ही भूखों मरे और या जीवन और खास्थ्य का नाश करने वाली गुज़ामी करें। किन्तु विद्या और कला वाले लोग तो प्रत्यन्त क्य में किसी को किसी बात के लिए मजबूर करते हो नहीं। वे तो सिर्फ उन लोगों के सामने अपनी चीजें पेश कर देते हैं कि जिन-को उनकी जरूरत है या जो उन्हें लेना चाहते हैं। किन्तु अपनी चीजें तैयार करने के लिए कि जिनकी मजदूर-पेशा लोगों को जरूरत नहीं होती है, वे मकान बनाने, विद्या-पीठ, विश्वविद्यालय, महाविद्यालय, विद्यालय, अजायबघर, पुस्तकालय, संप्रहालय श्रादि स्थापित करने और चलाने के लिए तथा अपने श्रीर श्रपने साथियों के निर्वाह के लिए सरकारी लोगों के द्वारा जबरदस्ती लोगों से मेहनत कराते हैं।

कोई विद्या तथा कला वाले मनुष्य से उसकी प्रवृत्ति के उद्देश्य के सम्बन्ध में पूछे तो बड़ा ही श्रजीब उत्तर मिलेगा। राजतंत्री लोग तो कह भी सकते हैं कि उनका उद्देश्य लोकहित सम्पादन करना है श्रीर इस कथन में कुछ तथ्यांश भी है। लोकमत भी इस बात को स्वीकार करता है। किन्त विद्या-कला वाले मनुष्यों का उत्तर तो एकदम निराधार श्रीर उद्धत-सा हाता है।

ऐसे लोग बिना किसी प्रकार का प्रमाण दिये यह कहते हैं कि उनकी प्रवृत्ति सबसे अधिक महत्वपूर्ण है श्रौर कि उसके बिना मानव-समाज बिलकुल नष्ट हो जायगा । वे यह दावा करते हैं, हालांकि उनके सिवा और कोई न तो उनकी प्रवृत्ति के महत्व को समभता है श्रौर न उसे उपयोगी मानता है श्रौर खुद उनकी ही व्याख्या के श्रानुसार सच्ची कला का उद्देश्य उपयोगितावादी नहीं होना चाहिए। विद्या श्रीर कला वाले मनुष्य वो श्रपने प्रिय व्यवसाय में मन्त रहते हैं श्रीर इसकी पर्वाह नहीं करते कि उनकी प्रवृत्ति से लोगों को क्या लाभ होगा। उनको तो इस बात 83

#### सत्ताईसवाँ परिच्छेद

का सदा विश्वास होता है कि वे लोग जन-समाज के लिए बहुत ही महत्वपूर्ण और उपयोगी कार्य करते हैं।

गर्जेिक राजतंत्री लोग तो ईमानदारों के साथ इस बात को स्वीकार कर लेते हैं कि उनकी प्रवृत्ति का मुख्य कारण व्यक्तिगत लाभ है और उसके बाद श्रमिक लोगों के लिए जितना हो सकता है उत्ता उपयोगी बनने की कोशिश करते हैं और व्यापारी तथा कारखाने वाले लोग अपनी प्रवृति की स्वार्थपरायणता को मान कर उसे लोकहित का स्वरूप देने का प्रयन्न करते हैं। किन्तु वैज्ञानिक और कला-विज्ञ लोग तो अपनी प्रवृत्ति को मूठमूठ भी उपयोगिता का रूप देने को जरूरत नहीं सममते—वे तो साफ कह देते हैं कि विज्ञान और कला का आधार उपयोगिता वाद नहीं होना चाहिए। उन्हें अपनी प्रवृत्ति की उपयोगिता ही नहीं पवित्रता के विषय में भी बड़ा गहरा विश्वास है।

श्रतएव यह किन्न होता है कि यह तीसरी श्रेगी के लोग ऐसे हैं कि जो ग्वयं श्रम नहीं करते, जो श्रपना भार दूसरों पर डाल कर ऐसे कार्यों में व्यस्त रहते हैं कि जिनको श्रमिक वर्ग बिलकुल समम ही नहीं सकते श्रीर जिनको लोग व्यर्थ श्रीर कभी-कभी तो केवल व्यर्थ ही नहीं प्रत्युत स्पष्ट रूप से हानिकारक सममते हैं। उनके कार्यों से लोगों को जरा भी फायदा पहुँ-चेगा या नहीं, वे लोग इस बात की पर्वाह किये बिना ही केवल शीक की खातिर ऐसे कामों में व्यस्त रहते हैं। न जाने किन विचिन्न कारणों से उनका यह अटल विश्वास-सा होगया है कि उनकी प्रवृत्ति कुछ इस प्रकार की है कि उसके विना लोगों का काम कभी चल ही नहीं सकता।

ये लोग जीवन-पर्यंत श्रम करने के बन्धन से विमुक्त हो गये हैं श्रौर जो लोग काम कर करके मरे जा रहे हैं उनके ऊपर श्रपने काम का बोमा लाद कर मौज करते हैं। वे दूपरों की मजदूरी से लाभ उठाते हैं श्रौर पीछे से यह दलील देते हैं कि वे श्रपनी उस प्रवृत्ति से कि जिसे बेचारे मजदूर लोग समम भी नहीं पाते श्रौर जो उनके उपयोग की भी नहीं है, खुद मेहनत न करके दूसरों की मेहनत से फायदा उठाकर उनको जो ज्ञति पहुँचाते हैं उसका बदला चुका देते हैं।

राजतंत्री लोग. प्रकृति के साथ मनुष्यों को जीवन-निर्वाह के लिए जो संप्राम करना पड़ता है उससे मुक्त होकर और दूसरों की मजदूरी का फल छीन कर, जो निर्विवाद और अष्ट सित लोगों को पहुँचाते हैं उसके बदले में जो काम करते हैं उससे लोगों को उलटा और भी नुकसान पहुँचाते हैं। वे हर प्रकार की जबरदस्ती को काम में लाते हैं।

व्यापारी तथा कारखाने के मालिक लोगों को मजदूरी का लाभ लेकर लोगों को स्पष्ट श्रौर निर्विवाद हानि पहुँचाने के ८६

## सत्ताईसवाँ परिच्छेद

बदले में जो काम करते हैं उसके द्वारा वे हो सके उतना धन इकट्ठा करने अर्थात् दूसरों के पास से छीन लेने की कोशिश करते हैं। वे दूसरों से कम से कम पैसे में अधिक से अधिक मजदूरी छेने का प्रयक्ष करते हैं।

विज्ञान और कला वाले लोग मजदूर वर्ग का जो निर्विवाद और स्पष्ट नुकसान करते हैं उसके बदले में ऐसे-ऐसे काम करते हैं जो मजदूरों की समम में ही नहीं आ सकते। खुद उनके ही कहने के मुताबिक उनकी प्रयृत्ति सच्ची तभी कही जा सकती है कि जब वे उपयोगिता को लक्ष्य में ही न रक्खें। वह तो बर-बस आकर्षित होकर अपने शौक की खातिर ही इन कामों को करते हैं और यह उन लोगों का अटल विश्वास होगया है कि दूसरों की मेहनत का लाभ उठाने का तो उन्हें अमिट अधिकार है।

गर्जे कि जिन लोगों ने जीवन-निर्वाह के निमित्त की जाने वाली आवश्यक और अनिवार्य मेहनत से अपने को मुक्त कर लिया है उनके पास ऐसा करने का कोई कारण नहीं यह एक दम निश्चित बात है। किन्तु आश्चर्य तो यह है कि यह सभी लोग अपने जीवन को सामाजिक मानते हैं और आत्मिक निश्चिन्तता के साथ अपने जीवन को व्यतीत करते हैं।

इस महा भयंकर श्रम की तह में कोई बात, कोई खोटा सिद्धान्त श्रवश्य होना चाहिए।



्रम्तुतः जो लोग दूसरों के श्रम पर जीना पसंद करते हैं उनकी स्थिति का आधार कोई एकाध छोटा-मोटा खयाल नहीं प्रत्युत् एक पूरा का पूरा सिद्धान्त और श्रकेला एक ही नहीं तीन सिद्धान्त उसकी तह में काम करते हैं, जो एक-

एक करके कई शताब्दियों में पैदा हुए श्रीर श्रव उन सबके मिश्रण से यह भयंकर भ्रम—यह महान घोखा श्राविर्भूत हुश्रा है,

जो लोगों की अनैतिकता को उनकी आँखों से छिपाये रखता है। आजीविका उपार्जन करने के लिए अपने हाथ से मेहनत

श्राजीविका उपाजेंस करने के लिए अपने हाथ से मेहनत करने का जो मनुष्य-मात्र का मूल कर्तव्य है उसके प्रति विद्रोह करने को जो ठीक बताता है ऐसा सबसे पुराना सिद्धान्त ईसाई-चर्च का है, जो यह कहता है कि ईश्वर की इंच्छानुसार मनुष्य

#### अट्टाईसवां परिच्छेद

मनुष्य में बहुत श्रन्तर है—सूर्य जिस प्रकार चन्द्रमा से श्रीर तारों से विभिन्न हैं, इसो प्रकार मनुष्यों में भी भिन्नता है। कुछ मनुष्यों को तो भगवान ने इसिलए पैदा किया है कि वे श्रीर सब मनुष्यों पर शासन करें, कुछ को बहुत से मनुष्यों पर श्रीर कुछ को थोड़े मनुष्यों पर शासन करने के लिए बनाया है श्रीर बाकी सबको शासित होने के लिए भगवान ने सिर्जा है।

श्रव इस सिद्धान्त की यद्यपि नींव तक हिल गई है मगर फिर भी छुछ लोग इसको मानते हैं श्रीर बहुत से लोग जो इस सिद्धान्त को स्वीकार नहीं करते श्रीर इसकी उपेचा करते हैं वे भी व्यवहार में इसके द्वारा सञ्चालित होते हैं।

दूसरा सिद्धान्त जो शारीरिक श्रम से लोगों को मुक्त करने का पन्न लेता है, उसे हम दार्शनिक राज्यप्रकरणी सिद्धान्त कहेंगे। इस सिद्धान्त को पूरी तरह से हेगल ने प्रतिपादित किया है। उसका कहना है कि इस समय जो वस्तुस्थिति है वह ठीक है, श्रीर जीवन का जो व्यवस्थित क्रम देखते हैं यह स्थायी श्रीर शाश्वत है। यह कुछ मनुष्यों का बनाया हुआ नहीं है बल्कि यह तो चैतन्य शक्ति का अथवा यों कहो कि मानव-जीवन का एकमात्र सम्मवित विधान है—विकसित स्वरूप है।

इस सिद्धान्त को भी समाज के नेता श्रव मानते नहीं हैं,

किन्तु फिर भी लोगों की जड़ता के कारण जन-समाज पर इसका प्रभाव है।

तीसरा सिद्धान्त जो इस समय लोगों के दिमाग पर शासन कर रहा है और जिसपर प्रमुख राजनीतिज्ञों, व्यापारियों और वैज्ञानिकों तथा कलाकोविदों का आधार है, वैज्ञानिक है—यहाँ विज्ञान से तात्पर्य सर्वसामान्य ज्ञान सम्बन्धी बातों से नहीं बल्कि उस विशिष्ट विद्या से है, जिसे विज्ञान अथवा साइन्स के नाम से पुकारते हैं।

यही वह सिद्धान्त है, जिसार खास कर मनुष्य ने अपने। श्रालस्य श्रीर कर्तव्य-विद्रोह के बचाव का भार रक्खा है।

इस सिद्धान्त का आविर्भाव यूरोप में एक ऐसे धनिक और आलक्षी वर्ग के साथ ही साथ हुआ कि जो न तो चर्च का कोई काम करता था और न राज्य का और जो अपनी इस स्थित का बचाव करने की चिन्ता में था।

बहुत दिन नहीं हुए, फ्रांस की क्रान्ति से कुछ ही पहले यूरोप में जो लोग शारीरिक श्रम नहीं क ते थे उन्हें दूसरों के श्रम से लाभ उठाने के लिए यह श्रावश्यक था कि कोई न कोई काम श्रवश्य करें—या तो चर्च की सेवा करें, या राज्य की श्रयवा फीज में भरती हों।

जो लोग राज्य की सेवा करते थे, उनका काम था 'लोगों पर

#### अट्टाईसवां परिच्छेद

शासन करना'; जो चर्च के सेवक थे, उनका काम था लोगों को शिचा देना; श्रौर जो फौज में भरती होते थे, वे लोगों की रचा करते थे।

धार्मिक, राजनैतिक और सै.निक—बस, इन्हीं तीनों वर्ग के लोग दूसरों के श्रम पर जीवित रहने का दावा करते थे और ये लोग अपनी लोक-सेवा दूसरों को बता भी सकते थे। अब रहे ये धनिक लोग, इनके पास ऐसा कोई बहाना नहीं था और इसीलिए उनका तिरस्कार होता था। दूसरों के श्रम का उपयोग करने का उन्हें कोई अधिकार नहीं है, इसको वे स्वयं भी सम-मते थे। इसलिए अपनी धनिकता और आलस्य के लिए उन्हें लिजित होना पड़ता था।

किन्तु समय के साथ ही तीनों वर्गों की बुराइयों के कारण उस धनिक और निठड़े वर्ग का प्रावल्य होगया और उन्हें अपनी स्थिति की रत्ता करने की आवश्यकता प्रतीत हुई और इसीलिए इस नशीन सिद्धान्त का बहिष्कार हुआ। अभी एक शताद्धी भी न बीती होगी कि ये लोग जो, न चर्च का काम करते थे, न राज्य-तंत्र का, और न सैनिक सेवा, और न किन्हीं ऐसे कार्यों में भाग लेते थे, दूसरों के अम पर जीवित रहने के बाकायदा हकदार बन बैठे। उन्होंने अपनी धनिकता और काहिली के लिए लिज्जत होना छोड़ दिया हो, इतना ही नहीं बिल्क वे अपनी स्थिति को नितान्त श्रोचित्य-पूर्ण सानने लगे। इन लोगों की संख्या पहले की श्रपेचा बहुत बढ़ गई है श्रौर श्रब भी बराबर बढ़ रही है।

किन्त सबसे अजीब और मजेदार बात तो यह है कि ये लोग. जो थोड़े दिन पहले शारीरिक श्रम से मुक्त होने के अधि-कारी सममें जाते थे. अब केवल अपने ही को इस बात का श्रिधकारी मानते हैं और चर्च, राज-तंत्र और सेना के सेवकों का यह कह कर विरोध करते हैं कि इनका श्रम से विमक्त हो जाना अनुचित और अन्याय है; और कभी-कभी तो यहाँ तक कह बैठते हैं कि उनकी यह प्रवृत्ति एकदम हानिकारक है। इससे भी अधिक विचित्र वात यह है कि चर्च, राज्य-तंत्र और सेना के सेवक अब अपने-अपने कार्यों को ईश्वर-प्रवत्त अधिकार नहीं बताते श्रीर न उस तात्त्विकता के ऊपर अपना आधार रखते हैं कि जो राज्य-प्रसालों को ज्यक्तिगत विकास के लिए अनिवार्य बताती थी; किन्तु इन पुराने अवलम्बों को छोड़ कर कि जिनपर श्रमी तक उनका श्राधार था, श्रव वह उसी सिद्धान्त की सहा-यता ले रहे हैं कि जिसके बल पर नबीन शासकवर्ग-अर्थात् वह धंनिक त्र्यालसी वर्ग कि जिसने ऋपने वचाव का एक नया बहाना ढूँढ निकाला था—खड़ा है श्रौर जिसके प्रमुख नेता वैज्ञानिक तथा कलाकार हो रहे हैं।

अम्बक्त कभी भूले-भटके यदि कोई राज्य-तंत्री उन पुरानी

# भट्टाईसवॉॅं परिच्छेद

बातों की याद दिला कर यह कहता है कि शासन करना उसका ईश्वरप्रदत्त श्रिधिकार है, या यह कि राज्य-तंत्र वैयक्तिक विकास का एक साधन है, तो यह केवल इसलिए कि वह समय से बहुत पीछे है और वह स्वयं इस बात को महसूस किये बिना न रहेगा कि कोई भी उसकी बातों का विश्वास नहीं कर रहा है। अपनी स्थिति के औ चित्य को सिद्ध करने के लिए उसे नवीन और वैज्ञानिक बातों का सहारा लेना चाहिए, अब धार्मिक श्रथवा दार्शनिक सिद्धान्तों से काम नहीं चलेगा।

उनके लिए यह आवश्यक है कि वे राष्ट्रीयता के सिद्धान्त को पेश करें अथवा समाज-शरीर के अंग-प्रत्यंग के विकास की बात कहें; और अब शासक वर्ग को अपने साथ मिला छेने की वैसी ही आवश्यकता है, जैसी कि पुरान जमान में पुरोहितों को बस में रखने की जरूरत थी और जैसा कि अन्तिम शताब्दी (अठारहवीं सदी) के अन्त में दार्शनिकों की सम्मति प्राप्त करना आवश्यक था। अब आज यदि कोई धनी यह कहे कि बह धनवान है, क्योंकि ईश्वर ने ही उसे ऐसा बनाया है, या यह कहे कि राज्य की रहा के लिए अमीर-उमरावों की जरूरत है, को इसके अर्थ यही हैं कि वह समय से पीछे हैं।

अपनी स्थिति का श्रीवित्य सिद्ध करने के लिए उसे यह बताना चाहिए कि उत्पत्ति के साधनों को उन्नत बना कर, आव-९३

श्यक परार्थों को सहता करके, और एक दूसरे राष्ट्रों में परस्पर सम्बन्ध स्थापित करके वह मानव-समाज की प्रगति में सहायता दे रहा है। उसे वैज्ञानिक भाषा में ही सोचता और बोलना चाहिए; श्रीर पहले जैसे पुरोहितों को भेंटें दी जाती थीं वैसे ही श्रव शासक वर्ग को श्रपनाने के लिए उसे भेंट देनी चाहिए। पत्र-पत्रिकायें, प्रस्तकें श्रादि प्रकाशित करनी चाहिएँ, एक चित्र-शाला रखनी चाहिए, संगीत श्रादि का प्रवन्ध करना चाहिए, किन्हरगार्टन अथवा श्रोद्योगिक विद्यालय स्थापित करना चाहिए। शासकवर्ग में वे लोग हैं, जो विद्वान हैं श्रीर एक विशिष्ट प्रकार के कला-कार हैं। शारीरिक श्रम सं मक्त होने का उनके पास पर्याप्त और श्रीचित्यपूर्ण कारण है, जो वैज्ञानिक है; श्रीर इसी वैज्ञानिक कारण पर श्राजकल सब कुछ श्रवलम्बित हैं, जैसा कि पुराने जमाने में धार्मिक और उसके बाद दार्शनिकों के सिद्धान्तों पर सब बातों का श्राधार रहा करता था। श्रीर श्रव श्राजकज यही लोग श्रम से त्रिमुक्त हो सकने का प्रमाणपत्र दूसरे लोगों को प्रदान करने का अधिकार रखते हैं । श्राजकल जो लोग शारीरिक श्रम के कर्तव्य से श्रपनेको मुक्त करने का पूर्णतः अधिकारी मानते हैं, उनमें वही लोग हैं, जो अपनेको वैज्ञानिक और कला-विज्ञ कहते हैं: और खास कर वे वैज्ञानिक, जो प्रयोगों पर अवलम्बित रहने वाले, बुद्धि की -38

### अद्वाईसवाँ परिच्छंद

कसौटी पर ठीक उतरने वाले, प्रगतिशील भौतिक विज्ञान से सम्बन्ध रखते हैं। उन कलाविज्ञों का भी श्रीरों की श्र्मपेत्रा श्रीधिक महत्व है. जो इसी प्रकार के विज्ञान के श्राधार पर काम करते हैं।

यदि आज कोई विद्वान अथवा कलाविज्ञ पुराने ढरें के लोगों की भाँ ति भविष्यवाणी, ईश्वर-प्रेरित मंत्र-स्कृति अथवा आध्यातिमक आविर्भावों का जिक्र करता है, तो वह अवश्य ही समय से बहुत पीछे है और वह अपनी स्थिति के औचित्य को सिद्ध करने में सफल न होगा। यदि वह अपनी स्थिति को सुदृढ़ बनाये रखना चाहता है तो उसे अपनी कृतियों को प्रयोगशील, बुद्धि-गम्य और आलोचनात्मक विज्ञान से सम्बद्ध करने की कोशिश करनी चाहिए और उसीको अपनी समस्त प्रवृत्ति का मूलाधार बनाना चाहिए। बस तभी वह विशिष्ट विद्या या कला, जिसमें कि वह संलग्न है, सच्ची प्रतीत होगी और स्वयं वह सुदृढ़ भित्ति पर खड़ा सममा जायगा और फिर किसीको इसमें सन्देह न होगा कि उसका अस्तित्व मानव-समाज के लिए उपयोगी है। जिन लोगों ने अपने को अम से विमुक्त कर रकता है उन सबका आधार यही प्रयोगशील आलोचनात्मक बुद्धिगम्य विज्ञान है।

धार्मिक श्रौर दार्शनिक निराकरणों का समय श्रव गया; श्रव जब कभी वे डरते-डराते श्रपना सिर ऊपर उठाते हैं, तो उनका यह वैज्ञानिक उत्तराधिकारी उन्हें कुचल देता है और प्राचीनकालीन ध्वंसावशेषों को नष्ट करके उनका स्थान छीन लेता है और इस प्रकार अपनी दढ़ता के विषय में निश्चिन्त हो-कर गर्व से सिर उठा कर चलता है।

धार्मिक निराकरण यह कहता था कि मनुष्यों का काम पहले ही से निश्चित है; कुछ शासन करने के लिए पैदा हुए हैं और बाकी श्राज्ञा मानने के लिए; कुछ ऐशोश्चाराम से रहने के लिए श्चोर बाकी सब मेहनत करने के लिए। श्चतएव जो लोग ईश्वरीय पंजस्फूर्ति में विश्वास करते थे, वे उन लोगों की स्थिति के श्चौचित्य में सन्देह ही नहीं कर सकते थे कि जो ईश्वर की इच्छा से शासन करने श्चौर धन बनने के लिए पैदा हुए हैं।

दार्शनिक राज-तंत्री-निराकरण का कहना था कि राज्य-तंत्र अपनी समस्त संस्थाओं और स्वत्वों तथा अधिकृत पदार्थों के बल पर बने हुए विभिन्न वर्गों के साथ एक ऐसा ऐतिहासिक स्वरूप है, जो मानव-समाज की चैतन्य शक्ति के आविर्भाव के लिए परम आवश्यक है और इसलिए स्वत्वों और अधिकृत पदार्थों के अनुसार राज्य-तंत्र अथवा समाज के अन्दर किसी मनुष्य का किसी भी पद पर प्रतिष्ठित होना सब मानव-जीवन के विकास को सुरज्ञित बनाने ही के लिए हैं।

श्रव वैज्ञानिक सिद्धान्त कहता है—यह सब वाहियात श्रीर ९६

#### अहाईसवां परिच्छेद

बहम से भरी हुई बातें हैं, इनमें से एक तो धार्मिक युग का फल है और दूसरा दार्शनिक युग का। मानव-जाति के जीवन-विधायक नियमों का अध्ययन करने का केवल एक ही साधन है; और वह है वही बुद्धिगम्य, आलोचनात्मक और प्रयोग-शोल विज्ञान। प्राणि-शास्त्र समस्त बुद्धि-गम्य विज्ञानों पर अवलम्बित

त्रीर इस प्राणि-शास्त्र के आधार पर बना हुआ जो समाज-विज्ञान है वहीं हमें मानव-जीवन के नये-नये नियम बताता है। मानव-मण्डल अथवा विभिन्न जनसमूह एक ऐसं विराट शरीर के समान है, जो या तो पूर्णता को प्राप्त हो चुका है या शरीर-विज्ञान के नियमों के अनुकूल पूर्णता प्राप्त कर रहा है। शरीर के विभिन्न श्रंगों में श्रम-विभाग का होना उन नियमों में सबसे प्रमुख है। यदि कुछ लोग शासन करते हैं और दूसरे आज्ञा पालन करते हैं, कुछ ऐशोश्राराम से रहते हैं और दूसरे तंगी से जिन्दगी बसर करते हैं, तो इसका कारण यह नहीं है कि ईश्वर का ऐसा आदेश है और न यह कि राज्य मनुष्य के विकास का साधन है; बल्कि उसका कारण सिर्फ यह है कि शरीर की भाँति समाज में भी श्रम-विभाग हुआ करता है, जो समष्टि के जीवन के लिए आवश्यक श्रीर अनिवार्य है। समाज के अन्दर कुछ लोग तो शारीरिक श्रम करते हैं और कुछ मानसिक।

# क्या करें ?

# यही वह सिद्धान्त हैं, जिसके बल पर श्राधुनिक युग के लोग श्रापना बचाव करते हैं।





ज्ञमा ने लोगों को नये ढंग से उपदेश दिया, जो कि उपदेश बाइबल में लिखा है।

लोगों ने पहले तो इस उपदेश का तिरस्कार किया और उसे स्वीकार नहीं किया। तब आदम के अधःपात का और अधम करिश्त की कहानियों का आविष्कार किया और इन कहानियों को ईसा की शिजा के नाम से प्रचलित किया है। ये कहानियों बिलकुल वाहियात और भिति-विहीन हैं, किन्तु इन्हीं के आधार पर लोगों को यह विश्वास दिलाया जाता है कि वे जिस प्रकार बुराई से भरा हुआ अपना जीवन व्यतीत कर रहे हैं उसी प्रकार अपनी जिन्दगी वसर करना जारी रख सकते हैं और फिर भी अपने को ईसा द्वारा रिवत मान सकते हैं।

नैतिक उद्योग करके ऊँचा उठने की जिनकी प्रवृत्ति नहीं है ऐसे प्रवल जन समृह को ये वातें इतनी अनुकूल माल्म होती हैं कि वे इस मत को फट प्रसन्नता-पूर्वक स्वीकार कर छेते हैं और वे उसे केवल सचाही नहीं बल्कि ईश्वर-प्रेरित दैवी सत्य मान छेते हैं। और यह मनघड़न्त सिद्धान्त इतना सर्व-प्रिय हो उठता है। क सिद्यों तक धर्मशास्त्री लोग उसके आधार पर अपने सिद्धान्तों की रचना करते हैं।

तब घीरे-घीरे वे विद्वात लाग विभिन्न मागों से विचार करते हुए अपने-अपने नये मत प्रतिपादित करते हैं और फिर एक दूसरे के सिद्धान्तों को भूठा साबित करके उखाड़ फेंकने की कोशिश करते हैं। उन्हें कुछ ऐसा भास होने लगता है कि कहीं कोई भूल है और वे खुद जो कुछ कहते हैं उसको समभ नहीं पाते। किन्तु जन-साधारण तो फिर भी उनसे अपने प्रिय सिद्धा-तों की व्याख्या करने को कहते हैं और इस प्रकार धर्म-शास्त्री ऐसा मान कर कि वे इन बातों को समभते हैं और उनमें विश्वास भी रखते हैं लोगों को उनका अर्थ अनर्थ करके सुनाते रहते हैं।

किन्तु समय बीतने पर धर्म-शास्त्रियों की कल्पना के आधार पर जो निर्णय निर्मित हुए थे जन-समृह को उनकी जरूरत नहीं रहती और फिर वे इन धर्माचार्यों की पिवत्र गुफाओं में माँक कर देखते हैं तो उन्हें उन शानदार किन्तु समम में न आ सकने

#### उन्तीसवां परिच्छेद

बाली सत्यतात्रों से बिलकुल शून्य पाते हैं, जिनकी चर्चा धर्माध्यक्त लोग बड़े रहस्य-पूर्ण भाव से किया करते थे। वे देखते हैं कि वाहि-यात धोखेबाजी के सिवा वहाँ कुछ भी नहीं है और तब उन्हें अपनी अन्धता पर बड़ा आश्चर्य होता है।

तत्त्वज्ञान के सम्बन्ध में भी ऐसा ही हुआ। यहाँ पर कन्प्रयूशस या एपिक्टेटस की बताई हुई ज्ञान की बातों की आरे
संकेत नहीं है प्रत्युत उस पेशेवर तत्त्वज्ञान से तात्पर्य है, जो
आलसी धनिक लोगों की चित्त-वृत्तियों को प्रसन्न करने वाला
या। अभी बहुत दिन नहीं हुए पदे लिखे लोगों में एक फिलासफी
की बहुत ज्यादा प्रचार था, जिससे यह सिद्ध होता था कि इस
समय जैसा जो कुछ है वह उचित है; दुनिया में न कुछ अच्छा
है और न बुराई; मनुष्य को बुराई के साथ संवर्ष नहीं करना
चाहिए, बस उसे युग-धर्म का पालन करना चाहिए—कोई सैनिक
सेवा द्वारा, कोई न्यायालय में, और कोई वायोलिन आदि वाद्य
द्वारा उसका पालन कर सकता है।

उन्नीसवीं शताब्दी में मनुष्य का ज्ञान कई बार श्रीर कई प्रकार से प्रकाश में श्राया। रूसो, यास्कल, लेसिंग श्रीर स्पाइ-नोजा ने इसी समय श्रपने-श्रपने विचार प्रकट किये श्रीर समस्त प्राचीन ज्ञान की व्याख्या भी की गई; किन्तु इन श्रालसी लोगों को इनमें से कोई भी बात पसन्द नहीं श्राई। हम यह नहीं कह सकते कि हेगल की फिलासफी अपने सिद्धान्त के सामश्वस्य के कारण इतनी लोकप्रिय हो उठी; क्योंकि डिसकार्टे, लीबनिट्ज, फिकेट और शोपनहार की फिलासिक में भी कुछ कम सामश्वस्यपूर्ण न थीं।

सभ्य संसार के अन्दर थोड़े दिनों के लिए हेगल के सिद्धांक जो इतने लोक-प्रिय हो उठे थे.इसका बस एक ही कारण है: और यह वहीं कारण है जिसने कि मनुष्य के पतन और उद्धार के सिद्धान्त को इतना सफल बना दिया-अर्थात इस दार्शनिक सिद्धान्त से जो निर्णय निकलते थे वे मनुष्य-स्वभाव की दुर्बल-तात्रों को पोषित करने वाले थे। वह कहता था-'सब उचितः है, सब ठीक है, किसीको किसी बात के लिए दोषी करार देने की जरूरत नहीं और जिस प्रकार पुनरुद्धार का सिद्धान्त लेकर धर्माचार्यों ने गड़बड़ मचाई उसी प्रकार हेगल की फिलासफी के आधार पर एक वेवल का स्तम्भ बनाया गया। और श्रव भी जो लोग समय से पीछे हैं वे उसपर बैठे हुए हैं। श्रीर यहाँ भी पहले की तरह भाषा की गड़बड़ पैदा हुई। समस्राने वाले मन ही मन यह सममते थे कि वे जो कुछ समम रहे हैं उसे वे खद ही नहीं समक्त रहे हैं, किन्तु फिर भी अपने अज्ञान को छिपा कर लोगों पर अपनी धाक जमाये रखने की कोशिश करते और सनने वाले लोग तो बस इतने ही से सन्तुष्ट हो जाते कि उनके प्रिय सिद्धान्तों की पृष्टि हो रही है और वह समभ कर अपने 508

मन को सन्तोष दे लेते कि जो बात उनकी समम में नहीं आरही है, परस्पर-विरोधी और अजीव माछम होती है, वह दार्शनिकता के शिखर पर तो बिलकुल सूर्य की मांति स्पष्ट होगी। किन्तु समय बीतने पर यह सिद्धान्त भी जीर्ण हो गया और इसके स्थान पर एक नया सिद्धान्त आया। पुराना सिद्धान्त बेकार हो गया था; लोगों ने उसका प्रतिपादन करने वाले आचार्यों की गुफा में भाँक कर देखा तो माछम हुआ कि वहाँ तथ्य की तो कोई भी बात नहीं है और कुछ अर्थ-होन अगम्य शब्दाइम्बर के सिवा पहले भी वहाँ कुछ न था। इस एक बात का अनुभव तो मैंने अपने ही जीवन-काल में किया।

मेरे जीवन के श्रारम्भ-काल में हेगल की फिलासफी का दौरदौरा था; उन दिनों तो वह मानों वातावरण में बसी हुई थी। पत्र-पत्रिकाओं में, व्याख्यानों में, इतिहास में, कानूनी निवन्धों में, उपन्यासों श्रीर कला सम्बन्धो पुस्तकों में, तथा उपदेशों श्रीर बार्तालापों में, सभी जगह हेगल के विचारों की ध्वनि उठती थी। जिसने हेगल को नहीं पढ़ा है उसे मित्रों में बैठकर बात करने का भी श्रिथकार नहों था। जो लोग सत्य की शोध करना चाहते थे, वे भी हेगल का श्रध्ययन कर रहे थे। सबका ध्यान उसकी श्रीर था। किन्तु श्राज चालीस वर्ष बीतने पर कहीं उसका माम भी नहीं सुन पड़ता। ऐसा जान पड़ता है, जैसे कि वह कभी था ही

नहीं। श्रीर खास महत्व की बात यह है कि मूठी ईसाइयत की तरह हेगल की फिलासफी भी खुद अपने श्राप ही मिट गई। किसीने उसके विरुद्ध जिहाद नहीं किया। मगर नहीं, हेगल की फिलासफी है तो श्रव भी, जैसे कि वह पहिले थी; वस, विद्वान श्रीर शिच्चित संसार को उन दोनों की श्रव जरूरत नहीं रही।

आजकल के किसी शिक्तित मनुष्य से यदि हम हन्ता और आदम के पतन की और उसके अनुकरण की चर्चा करें तो वह हमसे न तो इस विषय पर बहस करेगा और न इससे इन्कार करेगा। वह तो आरचर्य से यही कहेगा, कौनसा फरिश्ता ? आदम ? किस लिए ? कौनसा पुनरुद्धार ? इन सब बातों से मुमे क्या मतलब ?

हेगल की फिलासकी की भी ठीक यही हालत है। आजकल का कोई आदमी उसके सिद्धान्तों पर बहस नहीं करेगा। वह सिर्फ यही पूछेगा, कौन चेतन शक्ति ? वह कहाँ से आई ? किमलिए ? इससे मुक्ते क्या लाभ होगा ?

कुछ ही समय पहले हेगल-फिलासफी के आचार्य लोगों को अपने वत्त्वज्ञान की शिचा दिया करते थे और जन-साधारण बिना कुछ सममे-बूमे आँख मींच कर सब बातों में विश्वास कर रहे थे। जो बातें उनके अनुकूल थीं उनका पृष्टीकरण तो उसमें उन्हें मिलता ही था, और जो बातें उन्हें बहुत स्पष्ट नहीं प्रतीत होती शीं, या परस्पर विरोधी म लूम पड़ती थीं, उनके विषय में वे 108

ऐसा समक्त लेते थे कि दार्शनिकता के शिखर पर ये बातें सूर्य के समान स्पष्ट हो जायँगी। किन्तु समय के साथ ही यह सिद्धान्त जीर्ण हो गया; लोगों को अब उस की जरूरत नहीं रही। इसके बाद पहले ही की भाँति लोगों ने जब आचार्यों के रहस्यमय मिन्दरों में भाँक कर देखा तो माल्म हुआ कि वहाँ कुछ भी नहीं है और बिलकुल अर्थ-हीन और अन्धकारपूर्ण शब्दाडम्बर के सिवा वहाँ कभी भी कुछ न था।

वह तो मेरी ज़िन्दगी में ही हुआ और इसकी मुम्से याद है। किन्तु कहा जाता है कि इन सिद्धान्तों की यह गत हमलिए हुई कि वे धार्मिक तथा दार्शनिक काल की भ्रांत धारणायें थीं; मगर हमारे पास आलोचनात्मक बुद्धि-गम्य विज्ञान है, जो कभी धोखा नहीं दे सकता; क्योंकि वह प्रकृति-निरीच्चण और अनुभव पर अवलम्बित है। हमारा ज्ञान बहले लोगों के ज्ञान की भांति अनि-श्चित नहीं और इसी विज्ञानमयी पद्धति का अनुसरण करके मसुख्य-जीवन के समस्त प्रश्नों का हल प्राप्त कर सकता है।

किंतु ठीक ऐसी ही बात तो पुराने आचार्य भी कहा करते थे और अवश्व ही वे कोई मूर्ख न थे; बल्कि हम जानते हैं कि उनमें से बाज लोग बड़े ही बुद्धिशाली थे। हेगल के शिष्यों ने भी—मुक्ते याद है—ऐसी ही बार्ते कहीं थीं और शिचित कहे जाने वाले लोगों ने उनकी बातों को भी ऐसा ही सचा समका। हम हेरजन, स्टान- कीविच बाइलिन्सकी जैसे लोगों को मूर्ख नहीं कह सकते। लेकिन फिर यह सब अघटित घटना कैसे घटी कि चतुर और बुद्धि-मान लोगों ने बड़े विश्वास के साथ उन बातों को प्रतिपादित किया और जनता ने बड़े सम्मान के साथ उन भित्तिहीन और अर्थ-विहीन सिद्धान्तों को स्वीकार किया ? कारण केवल यही है कि ये सिद्धांत लोगों के जीवन-निर्वाह का जो यह खराब ढंग प्रचित्त है उसको पोषित करते थे।

एक बहुत ही साधारण अंग्रेज लेखक था, जिसकी कितावें लगभग बिलकुल ही भुला दी गई और जो अब नितान्त थोथी सममी जाती हैं। उसने आवादी पर एक ट्रेक्ट लिखा, जिसमें उसने एक काल्पनिक नियम का आविष्का। किया कि आवादी की वृद्धि के साथ ही साथ आजीविका के साधनों की वृद्धि नहीं होती। इस मूठे नियम को लेखक ने कुछ भित्तिहीन गणित के सूत्रों से सजा कर प्रकाशित किया। लेखक के दिमाग के हलकेपन और गुणाभाव के कारण, जो उस ट्रेक्ट में प्रदर्शित हो रहे थे, ऐसी आशा की जा सकती थी कि कोई आदमी उसपर ध्यान न देगा और उक्त लेखक की अन्य पुस्तकों की भाँति यह पुस्तका भी भुला दी जायगी, किंतु बात बिलकुल बलटी निकली। उक्त पुस्तका का लेखक एकदम विज्ञान का आचार्य बन गया और लगभग आधी शताब्दी तक अपने इस पद को बनावें 10 द

#### उन्तीसवां परिच्छेद

रहा । उसका नाम था माल्थस । उसकी श्राबादी सम्बन्धी वार्ते, जिनकी सत्यता कभी सिद्ध नहीं थी, विलक्कल वैज्ञानिक श्रोर निस्स-दिग्ध सत्य के रूप में मानी जाने लगीं श्रोर उन्हें सत्यसिद्ध सूत्र स्वीकार करके उनसे श्रोर भी निष्कर्ष निकाले गये।

इस प्रकार विद्वान और शिक्तित लोग धोखा खा गये और आलसी लोगों का तो माल्थस द्वारा सोचे हुए नियमों में अन्ध-विश्वास-सा था। यह कैसे हुआ १ ये नियम तो केवल वैज्ञानिक निर्ण्य प्रतीत होते हैं और जन-समूह की कृतियों से उनका कोई सम्बन्ध माल्म नहीं होता।

किन्तु वे वेवल उन्हीं लोगों के लिए बिश्वसनीय हैं कि जो विज्ञान को चर्च की भक्ति स्वतःसिद्ध और निर्भान्त मानते हैं और जो यह नहीं समभते कि वे किसी दुर्बल मनुष्य के विचार मात्र हैं कि जो भूल कर सकता है और जो केवल महत्व की खातिर अपने विचारों और शब्दों को विज्ञान के शानदार नाम से पुकारता है। माल्थस के नियमों से कुछ व्यवहारिक निष्कर्ष निकालते ही इसका पहा लग जाता है कि वे मनुष्य-निर्मित हैं और उनका कोई निश्चित श्येय है।

माल्थस के नियमों से जो बिष्कर्ष निकाले गये. वे ये है: अभिक वर्ग की यह जो दयनीय स्थिति है उसका कारण बलवान धनी लोगों की निर्देयता, ऋहम्मन्यता अथवा अनौचित्य नहीं है; बल्कि इनकी स्थिति ऐसे श्रपरिवर्तनीय नियम के श्रनुसार है, जो मनुष्य पर श्रवलम्बित नहीं है श्रीर इसके लिए यदि कोई दोषी है तो भूखों मरने वाला श्रमिक वर्ग ही इसके दोष का भागी है। ये मूर्ष भला ससार में पैदा ही क्यों होते हैं, जब कि वे जानते हैं कि उन्हें काफी खाना नहीं मिलेगा? इसलिए यह निश्चित है कि धनवान श्रीर बलवान लोगों को कोई दोष नहीं दिया जा सकता श्रीर वे शान्ति के साथ श्रपनी जिन्दगी बसर कर सकते हैं, जैसा कि वे श्रव तक करते रहे हैं।

ये निष्कर्ष आलसी धनिकवर्ग को प्रिय मालूम पड़े और अकर्मण्य विद्वान लोगों ने उनकी गलती और एकांगीश्ता के उपर ध्यान नहीं दिया। शिक्तित अर्थान अकर्मण्य लोग यह समम गये कि इन निष्कर्षों का मतलव क्या हो सकता है, इसलिए उन्होंने हर्ष के साथ उनका स्वागत किया और उन पर सत्यता की छाप लगाकर लगभग अर्थशताब्दी तक वे उन्हें अपनाये रहे। इन सब बातों का कारण् यही था कि ये सिद्धान्त जीवन-निर्वाह के अनुचित ढंग को ठीक साबित करते थे।

इस नवीन बुद्धिगम्य, आलोचनात्मक और प्रयोगशील विज्ञान में जो इतना विश्वास है और लोग उसे जो इतना आदर मान देते हैं, इसकी तह में भी क्या वही कारण काम नहीं कर रहा है १ पहलेपहल बो यह बड़ा विचित्र-सा माल्म होता

#### उन्तीसवां परिच्छंद

है कि विकासवाद का सिद्धान्त लोगों के जीवन-निर्वाह के ढंग का वचाव करे श्रीर ऐसा आस होगा कि वैज्ञानिक सिद्धान्त तो केवल वस्तुस्थिति से ही सम्बन्ध रखते हैं श्रीर वस्तुस्थिति का निरी-चण करने के सिवाय श्रीर कुछ नहीं करते। किन्तु यह केवल भास ही होता है।

धार्मिक शिक्ता के विषय में यही बात थी। ऐसा मालूम होता था कि धर्मशास्त्र का सम्बन्ध तो केवल सिद्धान्तों से है, मनुष्य के जीवन से उनका कोई सम्बन्ध नहीं। दार्शनिकता के बारे में भी यही बात थी।

हेगल और माल्थस को शिचा के सम्बन्ध में भी यही बात थी। हेगल की फिलासफी तो केवल तार्किक निष्कर्षों से सम्बन्धित मालूम देती थी और मनुष्यों के जीवन से बिलकुल अलिम दीखती और माल्थस का सिद्धान्त ता एकदम गणित के नियमों से ही संलग्न मालूम होता था।

किन्तु यह केवल मालूम ही होता था।

श्राधुनिक विज्ञान भी इस बात का दावा करता है कि उसक का सम्बन्ध केवल वस्तुस्थिति से है, वह केवल वस्तुस्थिति का श्राध्ययन करता है।

किन्तु कौनसी वस्तुस्थिति ? कुछ ही बातों का अध्ययन क्यों और दूसरी बातों का क्यों नहीं ? आधुनिक विज्ञान के चेले गम्भीरता-पूर्वक इस बात को बड़े शौक से कहते हैं—'हम केवल वस्तुस्थित का अध्ययन करते हैं।' जैसे कि इन शब्दों का कोई अर्थ हो।

केयल वस्तुस्थिति का अध्ययन करना जिलकुल असम्भव हैं क्योंकि ऐसी वस्तुस्थितियों की संख्या वास्तव में असीम है कि जो हमारे अध्ययन की सामग्री हो सकती हैं।

वस्तुस्थिति का अध्ययन करने से पहले हमारे पास कोई सिद्धान्त होना चाहिए कि जिसके अनुसार वस्तुस्थिति का अध्ययन किया जाय। अर्थान हमारे पास एक साधन होना चाहिए कि जिस में हम निश्चय कर सकें कि इन असंख्य वस्तुस्थितियों में से हम किस को चुनें। और यह सिद्धान्त वास्तव में मौजूद है और निश्चित रूप से वह प्रकट भी किया जाता है, यद्यपि आधुनिक विज्ञान के अनेक प्रतिनिधि इस की और दुर्लक्ष्य करते हैं— अर्थान, उसे जानना ही नहीं चाहते, या वास्तव में जानते हो नहीं, और कभी-कभी तो न जानने का बहाना करते हैं।

समस्त महत्व-पूर्ण विश्वासों के पूर्व ऐसी ही स्थित थी। हरएक सिद्धान्त का आधार तो प्रायः सिद्धान्त में ही प्रकट हो जाता है और विद्वान कहलाने वाले लोग दिये हुए आधारों में ही दूसरे निष्कर्ष निकालते हैं, यदापि कभी-कभी वे उन आधारों की और दुर्लक्ष्य करते हैं।

## न्तीसवां परिच्छेद

किन्तु एक मूल-भूत सिद्धान्त तो सदा होता ही है श्रीर वह श्रव भी है। श्राधुनिक विज्ञान एक निश्चित सिद्धान्त के श्रनुसार वस्तिस्थितियों का निर्वाचन करता है श्रीर उस सिद्धान्त को कभी तो वह जानता है, कभी वह जानना नहीं चाहता, श्रौर कभी-कभी वास्तव में वह नहीं जानता; किन्तु वह मौजूद तो होता ही है। वह सिद्धान्त यह है। मनुष्य-मण्डल एक कभी न मरने वाला शरीर है। मनुष्य इस शरीर के श्रंग हैं और समस्त शरीर के लिए प्रत्येक श्रंग कोई खास काम करता है। किसी शरीर के श्रण जिस प्रकार समस्त शरीर के अस्तित्व के लिए श्रावश्यक संघर्ष को आपस में बाँट लेते हैं और आवश्यकतानुसार किसी श्रंग को पृष्ट करके उसकी शक्ति बढाते हैं श्रीर किसी की शक्ति कम कर देते हैं और सब मिल कर एक समष्टि के रूप में सम-म्त शरीर की आवश्यकताओं की पूर्ति के लिए उद्योग करते हैं: श्रीर जिस प्रकार चींटी श्रीर मधु-मनखी जैसे सामानिक प्राणियों में व्यक्ति परस्पर श्रम-विभाग कर लेते हैं (जैसे रानी-मक्खी ऋंडा देती है, नर गर्भाधान करते हैं श्रीर श्रन्य मिक्खयाँ सबके अस्तित्व को कायम रखने के लिए मेहनत करती हैं), बस वैसे ही मनुष्य-मण्डल श्रीर विभिन्न समाजों में जुदा-जुदा श्रंग श्रपना-अपना काम करते हैं श्रौर समस्त मानव-समाज को पोषित करने के लिए समष्टि बनकर एकरूप में समाविष्ट हो जाते हैं।

इसलिए मानव-जीवन के नियमों की शोध करने के लिए हमें शरीर के विकास श्रीर जीवन के नियमों का अध्ययन करना चाहिए। श्रीर इनमें हमें ये नियम मिलते हैं:-एक तो यह कि प्रत्येक घटना का एक सं अधिक परिणाम होता है, दूसरा यह कि साम्य सदा स्थिर नहीं रहता: कितने ही यन से साम्य क्यों न प्राप्त हुआ हो, किन्तु उसने विषमता पैटा हुए बिना नहीं रहेगी। इस प्रकार के अनेक नियम हैं।

देखने में ये सब बिलकुल निर्दोष माछम पड़ते हैं । किन्तु इन वस्त-स्थितियों के अध्ययन से जब हम निष्कर्ष निकालेंगे तो तुरन्त ही पता लग जायगा कि इनका मतलब क्या है। ये सब बातें यह सिद्ध करती हैं कि मानव-मगडल या मनुष्य-समाज एक शरीर है और इससे यह नतीजा निकलता है कि अंगों की भाँ ति मनुष्य-समाज में कार्य का विभाजन मौजूद है, ऋौर मनुष्य-समाजों में जो अनेकों निर्दयतायें और बुराइयाँ भरी हुई हैं उन्हें बुरा न सममना चाहिए, क्योंकि वे श्रम-विभाजन के व्यापक नियम के अपरिहार्य परिणाम हैं। नीति-इर्शन भी प्रत्येक प्रकार की निद्यता और उचता का बचाव किया करता था, मगर चूँकि वह बचाव दार्शनिक सिद्धान्तों पर होता था, इसलिए ग़लत था। विज्ञान क अनुसार वहीं वात वैज्ञानिक सिद्ध हो जाती है, इसलिए वह असन्दिग्ध सत्य है। 993

# उन्तीसवां परिच्छेद

ऐसा सुन्दर सिद्धान्त भला कौन स्वीकार न करेगा ? हम मानव-समाज की श्रोर केवल देख भर लें, जैसे वह कोई निरी चए करने की चीज हो, श्रौर फिर हम शांति के साथ भूखों मरते हुए लोगों के मुँह की रोटी छीन कर खा सकते हैं श्रौर श्रपने मन को इस बात से सन्तोष दे सकते हैं कि नृत्य-शास्त्री, वकील, डाक्टर, दार्शनिक, नट श्रथवा परमाणुश्रों के स्वरूप को शोधन वाले की हैसियत से हम जो काम करते हैं वे मनुष्य-समाज के श्रंगों की श्रावश्यक कियायें हैं श्रौर इसलिए यह सवाल ही नहीं उठ सकता कि जो काम श्रपने को पसन्द है उसीको करते रह कर जीवन व्यतीत करना उचित है कि नहीं—जैसे कि यह प्रश्न नहीं किया जा सकता कि दिमागी श्रौर शारीरिक श्रम का विभाग दिमाग श्रौर शरीर से सम्बन्ध रखने वाले श्रणुश्रों के लिए उचित है कि नहीं।

भला हम ऐसे सिद्धान्द को कैसे अस्वीकार कर सकते हैं कि जो हमें बाद को इस लायक बना देता है कि हम अपने अन्त-रात्मा को जेब में रख कर बिलकुल निरंकुश पशु-जीवन व्यवीव करते रहें और साथ ही यह विश्वास बना रहे कि हमारी कृतियों का समर्थन करने वाले वैज्ञानिक सिद्धान्त मौजूद हैं। यही नबीन विश्वास है कि जिसकं आधार पर मनुष्यों की अकर्मण्यता और बिद्यता का आजकल समर्थन किया जाता है

#### नार

कनप्यश्रियस—चीन का सबसे बड़ा धार्मिक ऋषि था, जिसने अपने उपदेश से चीन के धार्मिक विचारों में महस्वपूर्ण दृद्धि की और उससे देश में एक नई चेतना का आविभीव हुआ। स्वयं निर्छित रहते हुए भी उसने राज्य-सूत्र का संचालन अपने हाथ में लिया और उसकी सहायता से अपने उपदेशों का प्रचार कर प्रजा का कल्याण किया। २८ वर्ष की अवस्था में उसने कार्य-क्षेत्र में पैर रक्सा। उसका कहना था, जैसा सुम अपने को समझते हो वैसा ही औरों को समझो।

- २. ए(पिक्टेटस यह यूनान देश का एक महान् तत्त्ववेत्ता हो गया है, जो इन्द्रिय-दमन पर बहुत ज़ोर देता था। नीति के उपदेशक की हैसियत से उसकी बड़ी प्रतिष्ठा थी और समाज पर उसके विचारों का बहुत बढ़ा असर पड़ा।
- ३. रूसो-यह फ्रांस देश का बड़ा ज़बर्दस्त विचारक हुआ है। इसके उपदेशों और छेखों से फ्रांस के छोगों के विचारों में बड़ी उथल-पुथल मच गई और फ्रांस की जग-प्रसिद्ध राज्यक्रान्ति इसीके राजनैतिक और सामाजिक विचारों के प्रचार का प्रतिफल है, ऐसा प्रायः कहा जाता है।
- उ. पस्कल —यह भी एक फ़ांसीसी तस्ववेत्ता था और गणित में इसकी विशेष गति थी। गणित में इसने महत्त्वपूर्ण शोध भी की।
- ४. लेखिरा —यह एक मशहूर जर्मन नाटकशार तथा समारोचक हुआ है।
- ६. स्पाइनोज़ा—यह एक महान् अहैतवादी तत्त्ववेत्ता हुआ। इसका जन्म हालैण्ड की राजधानी एमस्टर्डम में हुआ। यहूदी-धर्म की

# वन्तीसवां परिच्छेद

आलोचना करने के कारण उसे देश-निर्वासन का दण्ड दिया गया था। उसका सिद्धान्त था कि ईश्वर ही विश्व का रचयिता है और वह विश्व- क्या है। स्वतन्त्र इच्छा ( Freewill ) को वह नहीं मानता था।

- ७. विकटर—बर्लिन के विद्यालय में दर्शनशास्त्र का अध्यापक था ।
   यह आदर्शनाद (Idealist Philosophy) का माननेवाला था ।
- द्र. शोपनहार—यह जर्मनी का बहुत ही मशहूर तत्त्ववेत्ता हुआ है। यह आत्म-कल्याण को सर्वश्रेष्ठ मानता था। प्राणी-मात्र की सेवा का कर्तन्य मनुष्य-मात्र का कर्तन्य है सही, पर मनुष्य का अन्तिम ध्येय यही होना चाहिए कि वह संसार के सुख-दुःखों को पार करके आन्ति-मय निर्वाण प्राप्त करे—यह उसका मत था।

# बेबल का स्तम्म--

बाइबल में इसका वर्णन इस प्रकार आता है-

- (१) सारी दुनिया में एकही भाषा और एकही बोली का प्रचार था।
- (२) पूर्व की तरफ़ से आते हुए लोगों को शिकार का मैदान मिला और वे लोग वहीं रहने लगे।
- (३) वे आपस में कहने लगे कि चढ़ीं ईंट बनाकर उन्हें पकार्ये। पत्थर की जगह ईंटों का और चूने की जगह चिकनी मिट्टी का उन लोगों ने प्रथोग किया।
- ( ) पीछे से उन्होंने शहर बसाये और गगन-चुम्बी स्तम्भ बनाहर अपना नाम अमर करने का विचार किया। यह भी सोचा कि सम्भव है कि समस्त पृथ्वी पर हम लोग फैक जायेँ।

- (५) इन मनुष्यों द्वारा बनाये हुए शहर और स्तम्भ को देखने के लिए भगवान आये।
- (६) भगवान ने सोचा कि इन लोगों में साम्य है, इनकी भाषा भी एक है और इन्होंने ऐसा कार्य प्रारम्भ किया है; अब इन्हें अपने निश्चित काम से कोई रोक नहीं सकता।
- (७) इसलिए मुझे नीचे जाकर इनकी बोली में गड़बड़ी पैदा कर देनी चाहिए, जिससे ये एक-दूसरे की बात न समझ सकें।
- (८) उसके बाद भगवान ने उन्हें समस्त पृथ्वी पर क्रितरा दिया और उन्होंने शहर बसाना छोड दिया।
- (९) इसीसे उस स्तम्भ का नाम 'बेबल टावर' (अर्थात्, गड़बड़ी से भरा हुआ स्तम्भ ) पड़ा, क्योंकि भगवान ने मतुष्यों की भाषा में गड़बड़ी पैदा करदी और उन्होंने उन्हें जुदा-जुदा पृथ्वीभर में छितरा दिया।





इसका मुख्य संस्थापक फ्राँसीसी दार्शनिक कॉम्टे था।
कॉम्टे कमबद्ध सिद्धान्त का प्रेमी खौर साथ ही धार्मिक पृत्ति का

कान्ट कमबद्ध सिद्धान्त का प्रेमी खार साथ हा धामक शृति का मनुष्य होने के कारण, 'विचरे' की शरीर-शास्त्र-सम्बन्धी नई शोधों से वह बहुत प्रभावान्वित हुआ और पुराने जमाने में मेनि-नियस एक्षिप्पा ने जो यह विचार प्रकट किये थे कि मनुष्य-समाज को-वस्तुतः समस्त मानव-मण्डल का—एक समष्टि, एक शरीर माना जा सकता है और मनुष्यों अर्थात् पृथक्-पृथक् व्यक्तियों को समाज के मिन्न-भिन्न अंगों के अणु कहा जा सकता है और इनमें से ब्रन्थेक अणु का समस्त शरीर की सेवा के विमित्त अपना एक विशिष्ट उद्देश्य निश्चित होता है, कॉम्टे को यह विचार

इसी के आधार पर निर्माण किया और वह अपने इस दार्शनिक सूत्र इसी के आधार पर निर्माण किया और वह अपने इस दार्शनिक सूत्र के प्रवाह में कुछ ऐसा बढ़ गया कि वह यह बिलकुल ही मूल गया कि जिस खयाल के आधार पर वह अपना तत्त्व-ज्ञान निर्माण करने वाला है वह एक औपन्यासिक उपमा-मात्र है और इस योग्य नहीं है कि उसे तत्त्वज्ञान की भित्ति बनाया जाय। जैसा कि अक्सर हुआ करता है, उसने अपनी उस प्रिय कल्पना को स्वयं-सिद्ध सूत्र मान लिया और वह कल्पना करने लगा कि उसका सिद्धांत अटल और बुद्धिगम्य आधार के उपर बना है।

इस सिद्धान्त के अनुसार तो यह बात निकली कि मानव-मण्डल चूँकि एक शरीर है, इसिलए मनुष्य क्या है और संसार के साथ उसका कैसा सम्बन्ध होना चाहिए, इस बात का झाल तो शरीर के गुणों का अध्ययन करने ही से हो सकता है। और इन गुणों का अध्ययन करने के लिए मनुष्य को दूसरे छोटे-छोटे शरीर-तंत्रों का निरीच्चण करना चाहिए और उनके जीवन से निष्कर्ष निकालने चाहिए।

इसलिए कॉम्टे के सिद्धान्तानुसार पहली बात तो यह है कि विज्ञान का सचा और अनन्य साधन तो अनुभवात्मक है और विज्ञान तभी विज्ञान कहा जा सकता है कि जब वह अनुभवात्मक के आधार पर बना हो। दूसरी यह कि विज्ञान का उद्देश्य

## तीसवां परिच्छेद

श्रीर श्रन्तिम लक्ष्य श्रव वह नया विज्ञान वन जाता है कि जो काल्पिनक मानवी शरीर-तंत्र से सम्बन्धित है। कल्पना के श्राधार पर बना हुश्रा वह नया विज्ञान समाज-शास्त्र कहलाता है। विज्ञान को ऐसा मानने से साधारणतः यह फलित होता है कि पहले का सारा ज्ञान मूठा था श्रीर विचार सम्बन्धो मानव-मण्डल का समस्त इतिहास तीन बल्कि दो ही युगों में विभक्त किया जा सकता है। पहला वह धार्मिक श्रीर दार्शिनक युग था, जो संसार के प्रारम्भ से लेकर कॉम्टे तक रहा; श्रीर दूसरा यह शाधुनिक वैज्ञानिक युग है, जो सबे श्रीर बुद्धिगम्य विज्ञान का सुग है श्रीर जिसका प्रारम्भ कॉम्टे से होता है।

यह सब बड़ा ही सुंदर है; किन्तु इसमें केवल एक भूल है, श्रीर वह यह कि यह सारी इमारत बनाई गई है रेत पर—इस निराधार श्रीर गलत विचार पर कि सामूहिक दृष्टि से मानव-मएडल शरीर-तंत्र के समान है। यह विचार निराधार है, क्योंकि यदि हम मानव-मएडल को शरीर-तंत्र मानलें, जो कि निरीत्त्रण के परे की बात है, तो हम त्रिदेव (Trinity) के श्रास्तित्व को श्रीर इसी प्रकार की साम्प्रदायिक बातों को भी मान सकते हैं।

यह विचार गलत था, क्योंकि मानव-मंडल अर्थात मनुष्यों की कल्पना के साथ शरीर तंत्र के लक्त्रणों को मिला दिया गया है, हालां कि वास्तव में मनुष्य के अन्दर शरीर-तंत्र का जो एक अनिवार्य और आवश्यक गुगा हुआ करता है वह मौजूद नहीं है—और वह है अनुभूति या ज्ञान-शक्ति का केन्द्र। हम हाथी और कीटाणु दोनों ही को शरीर-तंत्र कहते हैं, क्योंकि हम ऐसा सममते हैं कि इनके अन्दर ज्ञान-शक्ति अथवा अनुभूतिओं का एकीकरण रहता है। किन्तु मानव-मएडल अथवा मनुष्य-समाजों में इस विशिष्ट बात का अभाव होता है और इसलिए और कितने ही साहश्य मनुष्य-समाज और शरीर-तंत्र में हुआ करें, किन्तु इसके विना मनुष्य-समाज को शरीर-तंत्र कहना का है।

किन्तु आदिभौतिकवाद का मूल सूत्र निराधार और गलत होने पर भी शिक्तित कहलाने वाले संसार ने उसे बड़ी सहानु-भूति के साथ स्वीकार कर लिया । उसके स्वीकार कर लिये जाने का एक महान कारण था और वह यही कि आलसी लोगों के लिए वह अत्यन्त महत्वपूर्ण था, क्योंकि मौजूदा अम-विभाग के श्रीचित्य को मान लेने के बाद उससे वर्तमान की परिस्थिति का एक प्रकार से समर्थन होता था, अर्थात् यह सिद्ध होता था, कि मानद-समाज में इस समय जो अनाचार और कर् असाम्य पैला हुआ है वह अनिवार्य है और एक आदमी का दूसरे के अम से जधरदस्ती लाभ उठाना जीवन के नियमों के विकट नहीं है।

# सीसवां परिच्छंद

इस सम्बन्ध में एक बात ध्यान देने योग्य है कि कॉम्टे की कृतियों में से, जो दो भागों में विभक्त थीं—श्राधिभौतिक दर्शन शास और आधिभौतिक राजनीति—केवल प्रथम भाग ही नवीन अनुभवात्मक सिद्धान्तों के अनुसार विद्वानों द्वारा स्वीकृत हुआ और यह वह भाग था, जो मानव-समाज की वर्तमान बुराइयों को अनिवार्य बता कर उनका समर्थन करता था। दूसरा भाग केवल ग़ैरजरूरी ही नहीं बितक अवैज्ञानिक भी समम्भाग्या, जिस में कि उन वैतिक और आध्यात्मिक मानवी कर्तव्यों की चर्चा की गई थी, जो मानव-भग्रहल को श्रारीर-तंञ्ज मान लेने से स्वभावतः मनुष्यों के लिए अनिवार्य हो जाते हैं।

कान्ट के दो मन्थों का भो यही हाल हुआ। 'क्रिटिक आंव् ख्योर रीजन' नामक मंथ का विज्ञान ने स्वीकार कर लिया; किन्तु 'क्रिटिक आंव प्रैक्टिकल रीज़न', जिसमें नीति सम्बन्धी वातों का झान था, अस्वीकृत कर दिया गया। कॉम्टे के लेखों में से उसे वैद्यानिक मान कर उसे स्वीकार किया गया, जो वर्तमान बुराइयों का पोषक था। किन्तु कॉम्टे का आधिभौतिक दर्शनशास्त्र, जिसे लोगों ने स्वीकार कियाथा, कपोल-कल्पित और अमारमक सिद्धान्तों पर अवलम्बित होने के कारका विलक्जन आधार-हीन अस्थिर था, इसलिए खुद अपने बल पर वह टिका नहीं रह सकताथा। श्रीर श्रव वैज्ञानिक कहे जाने वाले लोगों की कपोल-कल्पनाश्रों में से एक ऐसा ही निराधार और गलत सिद्धान्त श्रीर
पैदा हुआ, जो यह कहता था कि समस्त प्राणी-मात्र श्रयोत्
शरीर-तंत्र (Organism) एक दूसरे से ही पैदा होते हैं।
यही नहीं कि एक शरीर-तंत्र दूसरे शरीर-तंत्र से पैदा होता हो,
बिल्क एक शरीर-तंत्र कई शरीर-तंत्रों से पैदा हो सकता है—बहुत
लम्बे असें में, उदाहरणार्थ एक करोड़ वर्ष में मछली या
बतक ने किसी एक ही योनि में से बदलते-बदलते श्रपनी योनि
प्राप्त की हो; इतना ही नहीं प्रत्युत एक जीवसृष्टि श्रन्य श्रनेकों
प्राणियों के समूह में से कपान्तरित होती हुई श्रपने स्वरूप को
प्राप्त करती है। श्रर्थात् मधु-मिवखयों के मुंद में से कोई एक
नया प्राणी पैदा हो सकता है। यह किस्पत और भ्रमात्मक
सिद्धान्त शिक्तित लोगों द्वारा और भी श्रधिक उत्साह के साथ
श्रपनाया गया।

यह सिद्धान्त कित्पत है, क्योंकि किसी ने भी कभी यह नहीं देखा है कि, किस प्रकार एक जीव-सृष्टि दूसरी तरह के जीवों से आविर्भूत होती है। इसिलए जीव-योनियों की उत्पत्ति की कल्पना सदा कल्पना ही बनी रहेगी और कभी भी प्रयोग-सिद्ध बात कहीं हो सकती।

यह करूपना भ्रमात्मक थी, क्योंकि योनि-उत्पत्ति की समस्याः

## तीसवां परिच्छेद

का जो यह हल बताया गया है कि सीमा-रहित दीर्घ काल तक पैर कता तथा अनुकूल शीलता के नियमों के अनुसर एक योनि दूसरी योनि से पैदा हो सकती है, सो यह हल वास्तव में कोई हल ही नहीं है —यह तो उसी समस्या को दूसरे रूप में दुहरा देना मात्र है।

हजारत मूसा ने इस समस्या का जो हल बताया था, उससे माद्धम होता है कि जीवों की विभिन्न योनियाँ ईश्वर की इच्छा और उसकी अनन्त शक्ति से पैदा हुई। विकास-वाद के सिद्धान्त से यह मालूम होता है कि विभिन्न जीव-योनियाँ पैतृकता तथा परिस्थित की अनन्त विभिन्नताओं के परिणाम-स्वरूप, असीम दीर्घकाल में, खुद एक दूसरे से ही पैदा हुई।

यदि स्पष्ट शब्दों में कहा जाय तो इसका अर्थ यह है कि विकासवाद का सिद्धान्त यह कहता है कि (इराफ़ाक़ से) किसी निस्सीम काल में कोई भी चीज किसी भी चीज से पैदा हो सकती है।

यह तो प्रश्न का कोई उत्तर नहीं है, यह तो उसी प्रश्न का रूपान्तरमात्र है। ईश्वरेच्छा के बजाय इत्तफाक़ का नाम लिया गया हैं, और अनन्त शब्द को सर्वशक्तिमान के सामने से हटा कर काल के सामने रख दिया है।

किन्तु डार्विन के अनुयायी लोगों के द्वारा प्रतिपादित इस

सिद्धान्त ने कॉम्ड के प्रथम सिद्धान्त को स्वीकार कर लिया और इसिलए वह हमारे जमाने के लिए तो वेद-वाक्य के समान हो गया और वह समस्त विद्याओं —यहाँ तक कि इतिहास, दर्शन और धर्म के। भी आधार बन गया। इसके अलावा, स्वयं डार्विन ने स्पष्टता-पूर्वक यह स्वीकार किया था कि यह विचार उनके मत में माल्थस के सिद्धान्त से जागृत हुआ था। इसलिए उसने 'जीवन-संघर्ष' के सिद्धान्त को प्रतिापदित किया और वतलाया कि न केवल मनुष्यों में हो बल्कि समस्त सजीव जगत में यह मूल सिद्धान्त की भाँति काम कर रहा है। आलसी लोगों के लिए बचाव की भला इससे अच्छी बात और क्या हो सकती थी ?

अभी तक दो ऐसे स्थिर सिद्धान्त थे, जो श्रालग रह कर अपने पैरों पर नहीं खड़े हो सकते थे, उन्होंने एक दूसरे का समर्थन करके स्थायित्व का सा कुछ स्वरूप प्राप्त कर लिया। दोनों ही सिद्धान्तों में एक ऐसा भाव था, जो आलसी लोगों के मतनलब का था। अर्थात् मानव-समाजों में जो बुगइवाँ फैली हुई हैं उनके लिए मनुत्यों को दोषी नहीं ठहराया जा सकता और वर्तमान स्थिति ठीक वैसी ही है कि जैसी हो सकती है। बस, इसी कारण इस नये सिद्धान्त का लोगों ने पूर्ण विश्वास और अनुपम उत्साह के साथ स्थागत किया।

**उन्**तीसवां परिच्छेर

इस प्रकार यह नया वैज्ञानिक सिद्धान्त दो निराधार श्रीर श्रमात्मक विचारों के उपर बना श्रीर उसे लोगों ने उसी प्रकार अन्ध-श्रद्धा के साथ स्वीकार कर लिया कि जिस प्रकार धार्मिक सिद्धान्त मान लिये जाते हैं। गुए श्रीर रूप दोनों ही में यह नया सिद्धान्त ईसाई 'चर्च' के सिद्धान्त से बहुत कुछ मिलता- जुलता है। गुए की दृष्टि से यह साहश्य है कि इन दोनों ही सिद्धान्तों में कुछ ऐसी चीजों को, जो वास्तव में श्रस्तित्व रखती हैं, बिलकुल विचित्र ही रूप दिया जाता है; श्रीर उस कृत्रिम रूप को ही हम श्रपनी शोध का लक्ष्य बना लेते हैं।

'चर्च' के सिद्धान्त के अनुसार ईसा के वास्तविक और ऐति-हासिक व्यक्तित्व के साथ ईश्वरत्व के भाव का विचित्र आरोप किया जाता है। आधिभौतिकवाद में वास्तव में अस्तित्व रखने वाले मनुष्यों में शरीर-तंत्र के गुणों का प्रतिपादन किया जाता है।

रूप की दृष्टि से भी इन दोनों में खासा सादृश्य है। क्योंकि दोनों ही जगह किन्हीं विशिष्ट लोगों की बताई हुई बातें ही निर्मान्त रूप से सत्य मानी जाती हैं। चर्च के सिद्धान्त के श्रमुसार तो ईश्वरोक्त विधानों की चर्च द्वारा की हुई व्याख्या ही पवित्र श्रौर सत्य मानी जाती है। श्रौर श्राधिभौतिक विज्ञान के नियमानुकूल कुछ ही लोगों के विज्ञानाध्ययन के ढंग को ठीक श्रौर सद्या सममा जाता है। जिस प्रकार चर्च का सिद्धान्त यह कहता है कि उस विशिष्ट चर्च की स्थापना से ही ईश्वरीय ज्ञान का प्रारम्भ होता है और केवल सौजन्य की खातिर यह कह देते हैं कि पूर्व कालीन ईश्वर-भक्त लोगों को भी एक प्रकार चर्च का अनुयायी माना जा सकता है, बस ठींक इसी प्रकार आधिभौतिक विज्ञान कान्टे को अपना जनक मानता है और इसके प्रतिनिध भी केवल सौजन्य की खातिर पूर्व कालीन विद्याओं को स्वीकार कर छेते हैं और वह भी अरस्तू जैसे खास-खास विचारकों से सम्बन्धित विद्याओं को । चर्च और आधिभौतिक विज्ञान दोनों ही बाकी समस्त मनुष्यों का विचार दिमाग्र से निकाल देते हैं और अपने दायरों के बाहर के समन्त ज्ञान को अमात्मक बताते हैं।

इन दोनों में कुछ और भी साहरय है। जिस प्रकार त्रिआ-स्मक परमात्मा और ईसा के देवत्व के प्रश्न के समर्थक के लिए मनुष्य के पतन का और ईसा के बलिदान से उसके उद्धार का सिद्धान्त सहायक सिद्ध होता है और फिर इन दोनों ही के सम्मिश्रण से चर्च की शिज्ञा का निर्माण होता है, ठीक उसी तरह विकासवाद का सिद्धान्त नथा रूप धारण करके कॉम्टे के उस मूल सिद्धान्त का समर्थन करता है, जो यह कहता है कि मनुष्य-समाज एक शरीर-तंत्र के समान है और इन्हीं दो तन्त्रों के मिलन से लोकप्रिय वैज्ञानिक सिद्धान्त बना है। दोनों ही में यह बत देखने में आती है कि पुराने सिद्धान्त के समर्थन के लिए नवीन सिद्धान्त की सहायता की आवश्यकता है और उसके सह-योग से ही पुराना सिद्धान्त कुछ सम मामें आने लायक बनता है। ईसा के देवत्व में विश्वात करने वाले की सममा में यदि यह बात ठीक तरह नहीं आती कि ईश्वर को पृथ्वी पर आने की क्या जरूरत थी, तो पुनरुद्धार का सिद्धान्त उसका निराकरण कर देता है। मानव-मण्डल एक शरीर-तंत्र है, ऐसा मानने वाले की सममा में यदि यह बात नहीं आती कि कुछ लोगों के समृह को शरीर-तंत्र क्यों माना जाय, तो विकासवाद का सिद्धान्त इस बात का स्पष्टीकरण करने के लिए आगे बढ़ता है।

कॉन्टे के सिद्धान्त में खामी है, उसे दूर करने के लिए विकास-वाद के सिद्धान्त की जरूरत है। यह कहा जाता है कि मानव-मएडल एक शरीर-तंत्र हैं। पर हम देखते हैं कि उसमें शरीर-तंत्र के खास गुण का प्रभाव है। इसका क्या उत्तर हो सकता है ? यहीं पर विकासवाद का सिद्धान्त आकर सहायता देता है। वह कहता है—मानव-मएडल है तो शरीर तंत्र, पर वह मी विकास की अवस्था में है, वह पूर्णता को प्राप्त नहीं हुआ है। यदि तुम इस बात को खीकार करलो, तो तुम मानव-मएडल को शरीर तंत्र मान सकते हो।

जिस प्रकार धार्भिक सम्प्रदाय की बारीकियाँ केवल उन्हीं-

की समम में आ सकती हैं कि जो उसके मूल सिद्धान्तों में विश्वास रखते हैं, इसी प्रकार इस अभिनव विज्ञान समाज-शास्त्र की बारीकियाँ, जो आजकल अपने अनुयायियों का ध्यान बड़े सोर से अपनी ओर आकर्षित कर रही हैं, उसी मनुष्य की समम में आ सकती हैं कि जो उसमें विश्वास करता है। पुनर-द्धार का सिद्धान्त चर्च-सम्प्रदाय की पहली बात और वस्तुस्थिति में जो विरोध है उसको दूर करने के लिए जरूरी है। ईश्वर ने मनुष्यों को बचाने के लिए संसार में अवतार लिया, किन्तु मनुष्य बच गये हों ऐसा तो नहीं मालूम पड़ता। इसका क्या कारण है ? पुनरुद्धार का सिद्धान्त कहता है—उसने उनको बचाया कि जो पुनरुद्धार के सिद्धान्त में विश्वास लाये। यदि तुम विश्वास करो तो तुम भी बच सकते हो।

साहरय और भी आगे तक जाता है। विश्वास द्वारा स्वीकृतः विचारों पर स्थापित होने के कारण ये दोनों ही सिद्धान्त न तो. अपने मूल-भूल तत्त्वों के सम्बन्ध में कभी कोई प्रश्न ही उठाते हैं, और न उनका विश्लेषण करते हैं, बल्कि शास्त्राओं के रूप में उनसे और भी अजीब-अजीव सिद्धान्तों को प्रस्कटित करते हैं। इन सिद्धान्तों के प्रचारक चर्च-सम्प्रदाय वाले अपने को 'पवित्र' कहते हैं और आधिभौतिक विज्ञान वाले अपने को 'वैज्ञानिक' नाम से पुकारते हैं और दोनों अपने को निर्भान्त मानते हैं।

# तीसवां परिच्छेद

फिर ये लोग एकदम निरंकुश, निराधार श्रीर श्रविश्वसनीय कल्पनाओं को श्रवतारणा करते हैं, जिनका वे वड़ी ही गम्भीरता श्रीर उत्साह के साथ लोगों में प्रचार करते हैं; किन्तु जो लोग उनकी कल्पनाश्रों से सहमत नहीं होते वे फिर उतनी ही गम्भीरता श्रीर उत्साह के साथ उन बातों का विगतवार खएडन करते हैं, हालांकि मूल सिद्धान्तों को वे भी मानते हैं।

जबरदस्त स्तम्भ है, अपने लेखों में इन सिद्धान्तों की इस प्रकार चर्चा करता है:—समाज और शरीर-तंत्र निम्नलिखित बातों में एक से हैं—(१) स्तल्प समुदाय के रूप में उनका प्रारम्भ होता है, फिर अलक्ष्य भाव से वे धीरे-धीरे बढ़ते हैं, यहाँ तक कि वे कभी-कभी मूल से दस गुना अधिक बढ़ जाते हैं। (२) प्रारम्भ में उनकी शरीर-एचना इतनी सादी होती है कि एक प्रकार से यह कहा जा सकता है कि उनमें कोई रचना ही नहीं है, किन्तु बढ़ते-बढ़ते सतत बुद्धिगत रचना की जिटलता को प्राप्त हो जाते हैं। (३) प्रारम्भ में उनके अविकसित काल में, उनके अणुओं में शायद ही किसी प्रकार का कोई सम्बन्ध अथवा पारस्परिक आश्रय का भाव रहता हो, परन्तु धीरे-धीरे उनमें पारस्परिक आश्रय का भाव रहता हो, परन्तु धीरे-धीरे उनमें पारस्परिक आश्रय इतना बढ़ता जाता है और अन्त में जाकर इतना बलवान हो उठता है कि एक अर्था का जीवन और उसकी प्रवृत्ति अन्य

अणुओं के जीवन और प्रवृत्ति के सहारे ही कायम रह सकती हैं।
(४) समुदाय का जीवन और विकास उसके प्रत्येक अणु के जीवन
और विकास से स्वतंत्र और अधिक दीर्घजीवी होता है। अणुओं
का जन्म, विकास, प्रवृत्ति, संस्था-यृद्धि तथा मरण स्वतंत्र रूप से
बरावर होता रहता है। परन्तु उन अणुओं का बना हुआ समुदाय
शरीर-रचना का तथा अङ्ग-प्रत्यङ्ग का विकास तथा उनकी विशेष
प्रवृत्तियों की उन्नति करते हुए पीढ़ी-दर-पीढ़ी जीता रहता है।

इसके बाद हर्बर्ट स्पेन्सर समाज और शरीर-तंत्र में जो भेद हैं उनका जिक करता है; किन्तु यह कह कर कि यह भेद केवल ऊपरी और दिखावटी ही है, समाज और शरीर-तंत्र की एक-रूपता को सिद्ध करता है।

एक तटस्थ श्राइमी के मन में स्वभावतः यह शक्का उठेगी कि मानव-मएडल को शरीर-तंत्र या इसी प्रकार की कोई चीजा क्यों माना जाय ? उपर्युक्त चार बातों के कारण ही तो समाज को शरीर-तंत्र के समान माना जाता है न ? पर कैसे ? तुम शरीर-तंत्र के ख़ुछ गुण ले लेते हो श्रोर फिर समाज पर उनका श्रारोप करते हो । तुम चार बातें समानता की निकाल कर रखते हो श्रोर फिर समानताश्रों की चर्चा करते हो, किन्तु उनको तो तुम अपरी या दिखावटी कह कर टाल देते हो श्रोर इस प्रकार इस निष्कर्ष पर पहुँचते हो कि मानव-समाज को शरीर तंत्र माना जा 12°

न्तोसवा परिच्छेद

तो इम किसी भी चीज को शरीर-तंत्र कह सकते हैं। मिसाल के लिए बाग या वन को ही ले लीजिए । पहले तो वह छोटे से समृह में किसी मैदान में प्रारम्भ होता और फिर अलक्ष्य रूप से धीरे-धीरे-बढ़ता जाता है, वन की रचना भी प्रारम्भ में सीधी सादी होती है और फिर गुम्फित होती जाती है। पहले तो पेड़ संधे उगते हैं, बहुत थोड़ी शाखार्ये होती हैं, फिर शाखार्ये बढ़ती जाती हैं श्रीर एक दूसरे से मिल कर गुनिकत होती जाती हैं। 'श्रंगों' अथवा अणुओं का पारस्परिक अवलम्ब बढ़ता जाता है; यहाँतक कि प्रत्येक अंग का जीवन दूसरे अन्य सब अणुओं की प्रवृत्ति पर निर्भर रहता है। वन के विषय में भी ठीक यही बात है। कुछ वृक्ष तनों को गरम रखते हैं ( जैसे अखरोट आदि, उन्हें यदि काट डाला जाय तो दूसरे वृत्तों को जाड़े में पाला मार जाय ), कुछ छोटे-छोटे वृत्त हवा को रोकते हैं, और बीज वाले वृत्त श्रपनीं नस्त को जारी रखते हैं। शरीश-तंत्र के र्द्यंग पृथक पृथक् भने ही खतम हो जायँ, किन्तु समष्टि-रूप से शरीर-तंत्र जीवित रहता है। वन में भी यही बात है। वृत्त जुरा जुरा भले ही सूख जायें,... किन्तु वन समष्टि रूप से बना रहता है और बढ़ता जाता है। वैज्ञानिक कहा करते हैं कि शरीर का कोई अंग काट डालने मे वह नष्ट हो जाता है। हम कहते हैं, एक वृत्त को वन की

सकता है। किन्त यह तो केवल अर्थ का विकास है। इस तरह

भूमि और छाया से हटा दो ता वह भी सूख जायगा। वैज्ञानिक और धार्मिक सिद्धान्तों में एक और भी साहरय है। दोनों श्रद्धा पर अवलम्बित होते हैं और तर्क से हार नहीं मानते।

यह दिखा कर कि इस सिद्धान्त के अनुसार तो वन को भी शारीर-तंत्र कहा जा सकता है, आप यह समभोंगे कि इस सिद्धान्त के मानने वालों को आपने यह सिद्ध कर दिया है कि उनका यह सिद्धान्त अमात्मक है। किन्तु बात ऐसी नहीं है। शरीर-तंत्र की उनकी व्याख्या ऐसी व्यापक और लचीली है कि वह किसी भी चीज पर घटाई जा सकती है।

वे कहेंगे कि हाँ आप वन को भी शरीर-तंत्र मान सकते हैं । 'तव तो', आप कहेंगे, 'हम पित्तयों को कीड़ों मकोड़ों को और जंगल की बूटियों को भी शरीर-तंत्र मान सकते हैं।' वे इसपर भी राजी हो जायँगे। उनके सिद्धान्त के अनुसार हम किसी भी ऐसे प्राणी-समुदायों को जो परस्पर सहयोग करते हैं और एक दूसरे को नष्ट नहीं करते, शरीर-तंत्र मान सकते हैं; अर्थात् यह कह सकते हैं कि जीव-सृष्टि एक समिष्ट है, एक शरीर हैतो किन्हीं भी चीजों में यदि आप सम्बन्ध और सहयोग स्थापित कर सकें तो विकासवाद के सिद्धान्तानुसार यह कह सकते हैं कि काफी समय बीतने पर कोई भी चीज किसी भी चीज से पैदाः हो सकती है। जो लोग त्रिदेव अर्थात् पिता, पुत्र और पवित्रात्मा इन तीन प्रकार के परमात्मा में विश्वास रखते हैं, उनको यह सिद्ध करना असम्भव है कि त्रिदेव नहीं हो सकते हैं। किन्तु इतना तो अवश्य ही बताया जा सकता है कि उनका यह विश्वास ज्ञान पर अव-लिन्बत नहीं है, केवल श्रद्धाजनित विश्वास मात्र है, और यदि वे इसपर जोर दें कि नहीं तीन ही परमात्मा हैं तो हमें भी यह कहने का उतना ही अधाकर है कि संसार में १७३ परमात्मा हैं।

श्राधिभौतिक श्रौर विकासवादी विज्ञान के श्रनुयायियों से चिद यही बात कही जाय तो उसमें श्रौर भी श्राधिक श्रौचित्य होगा। इस विज्ञान के श्राधार पर तो कोई कुछ भी सिद्ध कर सकता है। श्रौर मजे की बात तो यह है कि यह विज्ञान, श्राधिभौतिक विज्ञान, श्रपने वैज्ञानिक ढंग को ही सचे ज्ञान का एकमात्र साधन मानता है श्रौर वैज्ञानिक पद्धित किसे कहते हैं, इसकी उसने ख्यं ही व्याख्या की है। उसका कहना है कि साधारण विवेक-युद्धि ही वैज्ञानिक ढंग कहलाता है; किन्तु वह साधारण विवेकबुद्धि ही उसके सिद्धांत की पग-पग पर भूलें निकालती है।

जो लोग पहले साधु-सन्तों के पद्मर प्रतिष्ठित थे, उन्होंने ज्योंही यह समम्मा कि अब उनमें पित्रता या साधुत्व का कोई भी गुगा सोष नहीं रह गया और वे पोप और पादरियों की तरह पापी बन गये हैं त्यों ही उन्होंने अपने को केवल पवित्र ही नहीं 'महा-पवित्र' के नाम से सम्बोधित करना प्रारम्भ कर दिया। इसी तरह बिज्ञान को शोंही यह महसूस हुआ कि उसने साधारण विवेक-बुद्धि को एक और रख दिया है, बस त्यों ही वह अपने को बोधगम्य विज्ञान अथवा शास्त्रीय विज्ञान के नाम से पुकारने खगा।



में भी वह नियम अवश्य होना चाहिए।" यह हो सकता है, किंतु

भ म-विभाग एक ऐसा नियम है, जो सभी चीजों में पाया जाता है श्रीर इसलिए मानव-समाज

प्रश्न फिर भी बना ही रहता है, कि क्या जो अम-विभाग में प्रचलित है वही सचा भम-विभाग है और क्या ऐसा ही अम-विभाग होना चाहिए ? और जब लोग किसी विशिष्ट अम-विभाग को अनुचित और अन्यायपूर्ण मानते हों तो कोई भी विज्ञान यह नहीं कह सकता कि जिसे वे अनुचित और अन्याय-पूर्ण मानते हैं वह जारी रहे।

चर्च-धर्म ने इस बात को प्रतिपादन किया कि "शक्ति ईश्वर-प्रदत्त है।" यह ठीक भी माना जाय तो हर्ज नहीं। किन्तु प्रश्न

334

यह है कि वह शक्ति दो किसे गई है—महारानी कैथराइन को या विद्रोहो 'युगाटनफ़' को ? धर्म की कोई भी व्याख्या इस कठिनाई को हल नहीं कर सकी। नैतिक दर्शनशास्त्र यह कहता है कि "राज्य व्यक्तियों के सामाजिक विकास का केवल एक रूप है।" किन्तु प्रश्न उठता है, क्या नीरो या चंगेजाखां के राज्य को सामाजिक विकास का एक साधन कहा जा सकता है ? कोई भी सिद्धांत, चाहे वह कितनी ही उत्कृष्टता का दावा क्यों न करे, इस कठिनाई को हल नहीं कर सकता।

वैज्ञानिक शास्त्रों के सम्बन्ध में भी यही बात है। किसो भी जीव-सृष्टि और मानव-समाज के निर्वाह के लिए अम-विधान आवश्यक है, यह ठीक; किन्तु मानव-समाज में क्या कोई ऐसी चीज है, जिसे शरीर-धर्म के अनुसार खाभाविक अम-विभाग कहा जा सके ? किसी कीट-विशेष के परमाणुओं में, विज्ञान, अम-विभाग कितना ही क्यों न देखे, किन्तु उसका समस्त निरोत्त्रण और अध्ययन मनुष्यों को किसी ऐसे अम-विभाग को खीकार करने के लिए बाध्य नहीं कर सकेगा कि जिसे उनकी विवेक-धुद्धि और अन्तरात्मा खीकार न कर सकते हों।

निरीचित जीव-सृष्टियों में विज्ञान को श्रम-विभाग के कितने ही विश्वसनीय प्रमाण क्यों न मिल जायँ; किन्तु कोई भी श्रादमी, जिसकी बुद्धि विलकुल ही मार्रा नहीं गई है, यही कहेगा कि यह अन्याय है कि कुछ लोग आजीवन कपड़ा ही बुना करें— इसे वह अम-विभाग नहीं मनुष्यों के ऊपर अत्याचार कहेगा।

हर्बर्ट स्पेन्सर श्रीर श्रन्य लोग कहते हैं — चूँकि जुलाहों की एक बाती की बस्ती है, इसलिए यह निश्चित है कि श्रम-विभाग के श्रमुसार ही उनकी यह प्रवृत्ति उत्पन्न हुई। ऐसा कहते समय वे धार्मिक श्राचार्यों की तर्क-शैली का श्रमुसरण-सा करते हैं। संसार में शक्ति है, इसलिए वह ईश्वर-प्रदत्त है — फिर चाहे वह कैसे ही क्यों न हो; दुनिया में जुलाहे हैं, इसलिए वे श्रम-विभाग के नियम के श्रमुसार ही श्रस्तित्व में श्राये हैं। इस बात में कुछ तथ्य हो सकता था,यि वह शक्ति श्रीर जुलाहों की स्थित स्वतः ही पैदा हुई होती; किन्तु, हम जानते हैं कि, वह स्वतः नहीं पैदा हुई है बल्कि हमी लोगों ने उसको जन्म दिया है। श्रच्छा तो श्रम हमें यह देखना होगा कि हमने उस शक्ति को ईश्वर की इच्छानुसार स्थापित किया है या केवल श्रपनी मर्जी से, श्रीर जुलाहों के समुदाय को जो हम श्रस्तित्व में लाये हैं, यह जीव-स्रष्टि के किसी संयम के श्रमुसार,या श्रन्य हो किसो कारण से ?

कल्पना कीजिए कि कुछ लोग छिष करके अपना निर्वाह कर बहे हैं, जैसा कि हर किसी को करना चाहिए, इसी बीच में एक आदमी ने लोहार की भट्टी वनाकर अपने हल की मरम्मत की; उसका पड़ौसी आया और उसने भी अपने हल की मरम्मत करने के लिए उससे कहा और बदले में कुछ नाज या पैसे देने का बादा किया। दूसरा भी यही प्रार्थना लेकर आता है और यह सिलसिला जारी हो जाता है। इस प्रकार इस समाज में श्रम-विभाग के एक रूप की स्थापना हो जाती है—एक आदमी बोहार बन जाता है।

दूसरे श्रादमी ने श्रपन बच्चों को श्रच्छी शिचा दी है। उसके पड़ोसी श्रपने बच्चों को लाकर पढ़ाने का श्रातुरोध करते हैं श्रीर इस प्रकार उस गाँवमें वह शिचक बन जाता है। किन्तु ये लोहार श्रीर शिचक बने ही केवल इसिवए कि समाज को उनकी जरूरत है श्रीर वे केवल उसी समय तक रहते हैं कि जब तक समाज को उनकी जरूरत रहती है। यदि ऐसा हुश्रा कि बहुत से लोहार या शिचक पैदा हो गये, या श्रव उनकी लोगों को जरूर त न रही, तो साधारण विवेक-बुद्धि के श्रानुसार वे श्रपना पेशा छोड़ देते हैं श्रीर फिर पहले ही की भाँति किसाब या मजदूर बन जाते हैं—जैसा कि हमेशा श्रीर हर जगह हुश्रा ही करता है, जबतक कि उचित श्रम-विभाग के नियमों के मंग होने का कोई कारण नहीं होता।

जो लाग इस प्रकार न्यवहार करते हैं, वे विवेक-बुद्धि और अन्तरात्मा को प्रेरणा के अनुकूल किया करते हैं; और इसलिए हम सब लोग, जिनको भगवान ने बुद्धि और अन्तरात्माकी शक्ति १३८

# इक्चीसवाँ परिच्छेद

दी है, इस बात को मानते हैं कि यह श्रम-विभाग उचित हैं ।
किन्तु यदि ऐसा हो कि लांहार यह समम कर कि वह दूसरे
लोगों को अपने लिए काम करने को बाध्य कर सकता है, ऐसी
हालत में भी घोड़े की नालें बनाना जारी रबखे कि जब उनकी
कोई जरूरत न रह गई हो, या शिक्तक विद्यार्थियों के अभाव
में भी यही इच्छा करें कि मैं तो पढ़ाने का ही काम करूँगा, तो
पत्येक निष्पच—मनुष्य जिसमें विवेक और अन्तरात्मा का प्रकाश
है—स्पष्टतया यह देखेगा कि यह सभा श्रम-विभाग नहीं है, यह
तो दूसरों के श्रम को हड़प करने का ढोंग है। क्योंकि यह श्रमविभाग कसौटी पर ठीक नहीं उत्तरता और श्रम-विभाग के खरेखोटे होने भी जाँच करने के लिए ठीक कसौटी यह है—दूसरे
लोग उस प्रकार के श्रम को चाहते हों और उसके बदले खेच्छापूर्वक पारितोषिक देने को तैयार हों। किन्तु विज्ञान इससे बिलकुल उलटी ही बात को श्रम-विभाग कहता है।

दूसरों को जिस चीज की जरूरत का स्वप्त में भी खयाल नहीं आता उसको किये जाते हैं, ऐसे काम का परिश्रम भी वे माँगते हैं, और कहते हैं कि उनका यह काम ठीक है, क्योंकि यह श्रम विभाग के अनुकूल है।

लोगों के ऊपर जो सबसे जबरदस्त श्राफ़त है —श्रीर वहं एक ही जगह नहीं, सब देशों में है —बह सरकार की श्रर्थात् श्रमंख्य श्रहलकारों के भार की हैं। श्रंप्रोज लोगों के कथनाजुसार हमारी दरिद्रता का कारण श्रावश्यकता से कहीं श्रिकिक होने वाली श्रौद्योगिक माल की उत्पत्ति हैं। श्रनेक प्रकार की वस्तुयें इतने बड़े परिमाण में बनती हैं कि उन सक्की खपत हो नहीं सकती श्रौर उनकी लोगों का जरूरत भी नहीं होती। यह सब श्रम-विभाग सम्बन्धी विचित्र कल्पनाश्रों का ही परिणाम है।

यदि कोई मोची बिना माँग और बिना किसी जरूरत के ही बूट बनाता रहे और उसके बदले में लोगों से जबरदस्ती खाना माँगे, तो यह आश्चर्य की बात होगी; किन्तु गवर्नमेगर, चर्च, विज्ञान और कला से सम्बन्ध रखने वाले लोगों के लिए हम क्या कहें, कि जो कोई लोकोपयोगी चीज तो पैदा नहीं करते और जो पैदा करते हैं उसकी लोगों को जरूरत नहीं होती, मगर किर भी बड़ी साहसिकता के साथ श्रम-विभाग पर इस बात का दावा करते हैं कि उन्हें श्रच्छा खाना और श्रम्खा कपड़ा हिया जाय।

कुछ ऐसे जादूगर तो हो सकते हैं कि जिनके खेलों की जनता में माँग हो छौर जिनको लोग खान-पीने की चीजें देना पसंद करते हैं; किन्तु हम ऐसे जादूगरों के अस्तित्व की तो कल्पना भी नहीं कर सकते कि जिनकी कला की तो लोगों को जरूरत न हो, मगर जो लोगों से अपने भरण-पोषण की आशा

## इकत्तीसवां परिच्छेद

करें—केवल इसलिए कि वे अपने खेतों को जोतना चाहते हैं; किन्तु हमारी इस दुनिया में, चर्च और गवर्नमेंट के अहलकारों, और वैज्ञानिकों तथा कला-विज्ञों की बिलकुल यही हालत है और इस सारी विचित्रता की जड़ वही अम-विभाग की मिध्या कल्पना है, जो बुद्धि और अन्तरात्मा पर अवलम्बित नहीं है; बल्कि जिसका आधार कुछ ऐसे निष्कर्ष हैं, जिन्हें ये वैज्ञानिक लोग एक खर से खीकार करते हैं।

इसमें सन्देह नहीं कि अम-विभाग सदा ही रहा है; किन्तु वह उचित तभी होता है कि जब मनुष्य केवल प्रचलित पद्धित का निरीक्षण करके ही नहीं विश्व उसे अपनी बुद्धि और अन्तरात्मा से पसंद करता है। और मनुष्य का विवेक और उसका अन्तरात्मा इस प्रश्न को बड़ी ही सरलता के साथ और निश्चित रूप से तय कर सकता है। वे इस प्रश्न का फैसला हमेशा इस प्रकार करते हैं:—मनुष्य जो काम करता है वह यदि दूसरों के लिए इतना आवश्यक होता है कि लोग उसके बदले में खुशी से उसके खिलाने-पिलाने का भार अपने ऊपर लेने को तैयार होते हैं, तो वह अर्थात विवेक और अन्तरात्मा उस अम को उचित समभते हैं। मगर जब कोई व्यक्ति बचपन से लेकर ३० वर्ष को अवस्था तक दूसरों के सहारे जीता है—इसलिए कि जब वह अध्ययन समाप्त कर चुकेगा तब वह कोई बहुत ही उपयोगी काम करंगा,

जिसे किसी ने करने को उससे कहा नहीं है—श्रीर फिर श्रपना शेष जीवन भी उसी प्रकार व्यतीत करता है, केवल लोगों को यह दिलासा देता रहता है कि वह जरूरी ही कोई श्रव्छा काम करेगा, जिसे किसी ने उससे करने को कहा नहीं, तो श्रवश्य ही यह सच्चा श्रम-विभाग नहीं है। यह तो वास्तव में जबरदस्त श्रादमी का दूसरों के श्रम को श्रम्याय-पूर्वक हथिया लेना है श्रीर इसी-को पहले जमाने में धर्म-शास्त्री ईश्वरीय विधान कहते थे, दर्शनशास्त्र श्रातवार्य जीवन संघर्ष के नाम से पुकारता था, श्रीर श्रव वैज्ञानिक विज्ञान उसे शरीर-तंत्र के नियमानुसार बना हुआ श्रम-विभाग बताता है।

श्राजकल जिस विज्ञान का बोलबाला है, उसका सारा महत्व बस इसी एक बात में है। यह विज्ञान ही लोगों को श्रक-र्मण्यता के लिए प्रमाण्पत्र दिया करता है, क्योंकि श्रपने चेन्न में इस बात का निर्ण्य करने का श्रिधकार उसी को है कि कौन-सी प्रवृत्ति हानिकारक है श्रीर कौन शरीर-तंत्र को पोषण करने वाली—मानों इस बात का निर्ण्य हरएक श्रादमी खुद श्रपनी बुद्धि श्रीर श्रन्तरात्मा से पूछ कर नहीं कर सकता, हालांकि श्रन्तरात्मा ही उसका सच्चा निर्ण्यक है श्रीर उसका निर्ण्य होगा भी बहुत जल्दी तथा सुन्दर।

धर्माचार्यों श्रौर दार्शनिकों के जमाने में जैसे इस बात का १४२

## इक्सीसवां परिच्छेद

संदेह करने की कोई गुंजाइश नहीं थी कि लोगों के लिए सबसे अधिक उपयोगी कौन है, वैसे ही आज आदिभौतिक विज्ञान के अनुयायियों को इसमें कभी संदेह नहीं हो सकता कि उनकी निजी अवृत्ति ही शरीर-तंत्र के लिए अधिक उपयोगी है — विज्ञान और कला तो दिमाग के अणु हैं, और यह दिमाग ही मनुष्य के शरीर में सबसे अधिक मूल्यवान है।

हमें इसमें आपित करने की कोई जरूरत नहीं कि वे प्राचीन पुरोहितों और दार्शनिकों की तरह खार्ये-पियें मौज करें और लोगों पर शासन करें, जब तक कि वे लोगों को पतित न बनायें।

चूँकि मनुष्य के पास बुद्धि है, इसलिए अपने पूर्वजों के अनुभवों से लाभ उठाते हुए उसने अच्छे-बुरे की तमीज करली है और सच्चा और अच्छा मार्ग खोजते हुए वह बुराई से लड़ा है और इस प्रकार धीरे-धीरे किन्तु निश्चित रूप से वह आगे बढ़ा है। किन्तु उसके मार्ग में सदा ही तरह-तरह के अम आकर खड़े होते रहे और उसे फुसलाते रहे कि वह जो अधर्म के विरुद्ध इतनी जहोजहह कर रहा है, यह अनावश्यक है—उसे तो जीवन के प्रवाह के साथ ही बहना चाहिए।

सबसे पहले तो पुराने चर्च का वह महान् भ्रम था, बड़ी मुसीबतों से धीरे-धीरे मनुष्यों ने उससे श्रपना पीछा छुड़ाया; किन्तु अभी वे उससे ठीक तरह मुक्त हो भी न पाये थे कि राजनैतिक और दार्शनिक भ्रम उनके सामने आ खड़े हुए। मनुख्यों ने अपने को इनसे भी मुक्त किया और अब पहले से भी अधिक भयंकर एक नया भ्रम उनके मार्ग में आ खड़ा हुआ है; यह है वैज्ञानिक भ्रम।

यह नया भ्रम बिलकुल वैसा ही है, जैसे कि पुराने भ्रम थे। इसमें जो विशेष बात है, वह यह है कि विवेक और अन्तरात्मा के स्थान पर एक बाह्य वस्तु की स्थापना की गई है; और यह बाह्य वस्तु है निरीचण। धर्मशास्त्र के गुण में ईश्वरीयवाणी को यह पर प्राप्त था।

विज्ञान का मायाजाल यह है—लोगों की बुद्धि और अन्त-रात्मा को जो अच्छा लगता है उसके अनुसार व्यवहार करने से अक्सर बहुत बड़ी भूलें हो जाती हैं, ऐसा कह-कहकर बुद्धि और अन्तरात्मा पर से लोगों का विश्वास उठा दिया। अपने पाखंड को वैज्ञानिक सिद्धान्तों का रूप देकर वैज्ञानिक उसे लोगों की नजरों से छिपा कर कहते हैं कि हम बाह्य घटनाओं का निरीचण और अध्ययन करके अकारथ निर्विवाद बातों का अध्य-यन करते हैं, जिनसे मनुष्य-जीवन के नियमों का ज्ञान होता है। अभी तक तो बातें विवेक और अन्तरात्मा के चेत्र की थीं, अब केवल निरीचण द्वारा उनका पता लगाया जाता है। इन लोगों के

# इकत्तीसवां परिच्छेद

मन से तो श्राच्छे-बुरे, धर्म-श्रधर्म का विचार भी जाता रहता है श्रीर वे इन शब्दों के श्रर्थ ही सममजे में श्रसमर्थ होते हैं कि जिन्हें मानव-समाज ने श्रपने समस्त पूर्ववर्ती श्रस्तित्व के समय में सिद्ध किया।

विवेक और अन्तरात्मा उनसे तो कुछ कहते हैं और संसार के प्रारम्भ से लेकर अवतक जो कुछ उन्होंने (विवेक और अन्त-रात्मा ने) मनुष्यों के उच्चातिउच्च प्रतिनिधियों से कहा है उसे वे अपनी अनादर-सूचक भाषा में 'अनिश्चित और कल्पित' का नाम देते हैं; और कहते हैं, ये सब त्याज्य हैं।

यह कहा जाता है कि बुद्धि के द्वारा मनुष्य सत्य को नहीं जान सकता, क्योंकि बुद्धि ग़लती कर सकती है। एक दूसरा रास्ता है, जो निर्भान्त और यांत्रिक है—बस, विज्ञान के श्राधार पर घटनाओं तथा वस्तु-स्थिति का श्रध्ययन करना श्रर्थात् श्राधि-भौतिकवाद श्रीर विकासवाद इन दो निराधार कल्पनाओं के श्रनुसार हमारा श्रध्ययन हो। इन्हें वैज्ञानिक लोग निस्सदिग्ध सत्य के रूप में पेश करते हैं। उपहास्य गम्भीरता के साथ विज्ञान यह घोषित करता है कि जीवन के समस्त प्रश्नों का हल प्राकृतिक श्रीर जीव-सृष्टि-सम्बन्धी घटनाओं के श्रध्ययन से ही हो सकेगा।

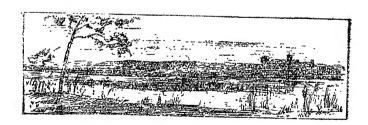
बेचारे भोले-भाले नवयुवक इस सिद्धान्त की नवीनता से आकर्षित होकर कि जिसका अभी नाश नहीं हुआ, इतना ही नहीं

बरिक जिसकी अभी आलाचना भी नहीं हुई है, प्राकृतिक विज्ञान की बातों का श्रध्ययन करने के लिए टौड पडते हैं श्रीर उस मार्ग का श्रनुसरण करते हैं, जिसके श्रलावा वैज्ञानिकों के कथनानुसार जीवन के प्रश्नों को हल करने के लिए और कोई मार्ग ।ही नहीं है। किन्त विद्यार्थी जितना ही इसका अध्ययन करते हैं उतना ही वे जीवन के प्रश्नों को हल करने की सम्भावना से दूर हटते जाते हैं। इतना ही नहीं, वे उसका खयाल तक भूला बैठते हैं। श्रीर ज्यों-ज्यों वे श्रभ्यास करते हैं त्यों-त्यों खर्य निरीज्ञण न काने की और दूसरे लोगों द्वारा किये गये निरीच्यों को श्रद्धा-पूर्वक खीकार कर छेने की त्रादत पड्ती जाती है त्रौर बाह्य रूप सं दककर अन्तर का तत्त्व अधिकाधिक प्रचळत्र होता जाता है। धर्म-श्रधम का उन्हें भान नहीं रहता और मानव-सएडल ने अपने इतने दीर्घ अनुभव से अच्छे-बुरे की, धर्म-अधर्म की, जो व्याख्या की श्रीर उसके विषय में जो कुछ कहा, उसके समभने के अधिकाधिक अयोग्य होतं जाते हैं और तिरस्कार-सुचक भाषा में विज्ञान को इन बातों को 'श्रनिश्चित' कहने की जो श्रादत पड गई है उसका वे अधिक अनुकरण करने लग जाते हैं। अज्ञात-परित निरीच्चण की उपासना में ये ज्यों-ज्यों गहरे उतरते जाते हैं. त्यों-त्यों अपने शास्त्र के बाहर की किसी भी नई बात पर स्वतंत्र-कप से विचार करने की बात तो दूर रही, वे दूसरे लोगों के ताजे 386

## इक्तीसवां परिच्छंद

मानवीय विचारों को समभने में भी श्रासमर्थ होते जाते हैं। खास बात तो यह है कि वे श्रापने जीवन का सर्वोत्कृष्ट समय जीवन के नियम को श्रार्थात् श्रम करने की श्रादत को भुलाने में ही खो देते हैं और बिना मेहनत किये ही संसार की चीजों का उपभोग करने का श्रापने को हकदार मानने लग जाते हैं श्रीर इस प्रकार बिलकुल निकम्मे श्रीर समाज के लिए हानिकारक बन जाते हैं। उनके दिभाग बिगड़ जाते हैं श्रीर विचारोत्पादन की शक्ति ही नष्ट हो जाती हैं।

इस प्रकार उनकी शक्तियाँ दिन-ब-दिन कुन्द होती जाती हैं श्रीर-धीरे धीरे उनके मन में एक प्रकार का श्रात्म-सन्तोष-सा हो जाता है, जिससे सीधे-सादे, श्रीर मेहनती जीवन तथा स्पष्ट स्वच्छ-साधारण और मानवीयता-भरी विचार-पद्धति की श्रोर उनके लीटने की सरभावना सदा के लिए जाती रहती है।



38

भविष्य में भी जारी रहेगा, इसमें सन्देह नहीं।
पर हमारे सामने श्रम-विभाग के जारी रहने का प्रश्न नहीं है,
प्रश्न तो यह है कि श्रम-विभाग के जीचित्य का निर्णय करने के
लिए कीनसी कसीटी स्वीकार की जाय ? यदि हम निरीच्चण को
कसीटी मानें, तो इसके अर्थ हैं कि हम श्रीचित्य का निर्णय
करने वाली कोई भी कसीटी नहीं मानते; क्योंकि मनुष्यों में
जो कोई श्रम-विभाग हम प्रचलित देखेंगे और जो हमें ऊपरी
दिखाव से ठीक माछम पड़ेगा उसीको हम ठीक समम्मने लगेंगे।
श्रीर इसी बात की श्रोर श्राजकल का सत्ताधारी वैज्ञानिकः
विज्ञान हमें ले जा रहा है।

#### बत्तीसवां परिच्छेद

श्रम-विभाग ! कुछ लोग मानसिक और श्राध्यात्मिक श्रम करते हैं श्रोर कुछ शारीरिक । कितनी बे-बाक़ी के साथ लोग इस बात को कहते हैं ? ये लोग ऐसा सममना चाहते हैं, उन्हें ऐसा मालूम भी होता है, कि यह सेवा का सुन्दर विनिमय-मात्र हैं, पर सच्ची बात तो यह है कि यह पुराने ज़माने से चले श्राने बाले बलात्कार का एक स्पष्ट स्वरूप है ।

'त्या तुम लोग (क्योंकि एक आदमी को खिलाने वाले आयः अनेक आदमी होते हैं ) मुक्ते खाना खिलाओ, कपड़े दो, और मेरी हर तरह की कठोर सेवा करो, जिसकी मुक्ते जरूरत है और जिसके करने का तुन्हें बचपन से ही अभ्यास है, और मैं बदले में तुन्हारे लिए वह मानसिक कार्य करूँगा कि जिसका मुक्ते खूब अभ्यास हो गया है। तुम मेरे शरीर को भोजन दो, और मैं तुन्हें आत्मिक भोजन प्रदान करूँगा।''

यह हिसाब माळूम तो ठीक होता है और सचमुच ही बहुत ठीक रहे, यदि सेवाओं का यह विनमय स्वेच्छा-पूर्वक हो और वेलोग, जो शारीरिक भोजन देते हैं, आध्यात्मक भोजन मिलन के पहले ही उसे देने के लिए बाध्य न किये जायँ। आध्यात्मक भोजन का उत्पादक कहता है —'मैं तुम्हें आध्यात्मिक भोजन देने लायक बनूँ, इसके लिए यह जरूरी है कि तुम मुक्ते खाना कपड़ा दो और मेरे घर को साफ रक्खो।'

किन्तु शारीरिक भोजन का उत्पादक कोई ऐसा दावा नहीं कर सकता, उसे तो शारीरिक भोजन देना ही होता है — चाहे उसे आध्यात्मिक भोजन मिले या न मिले। यदि विनिमय स्वतंत्र और स्वेच्छा-पूर्वक होता तो दोनों ओर की शर्ते एक-सी रहतीं। हम मानते हैं कि मनुष्य के लिए आध्यात्मिक भोजन उतना ही जरूरी है, जितना शारीरिक भोजन। किन्तु विद्वान, और कलाविक्र कहते हैं — पेश्तर इसके कि हम लोगों को आध्यात्मिक भोजन दें, हमें ऐसे आदिभियों की जरूरत है, जो हमारे लिए शारीरिक भोजन का प्रवन्ध करते रहें।

किन्तु शारीरिक भोजन के उत्पादक भी तो यह कह सकते हैं न, कि 'पेश्तर इसके कि हम तुन्हें शारीरिक भोजन है, हमें आध्यात्मिक भोजन मिलना चाहिए श्रीर जब तक वह हमें मिल न जायगा उस समय तक हम कोई अम नहीं कर सकते' ?

तुम कहते हो कि मैं जो आध्यात्मिक भोजन देना चाहता हूँ उसे तैयार करने के लिए किसान, लोहार, मोची, बढई, राज तथा अन्य लोगों के श्रम की जरूरत है।

प्रत्येक श्रमिक भी इसी तरह कह सकता है—पेश्तर इसके कि मैं तुम्हारे लिए भोजन पैदा करने जाऊँ, मुम्ने श्रात्मिक ज्ञान चाहिए। मन लगा कर मेहनत करने की शक्ति प्राप्त करने के लिए धार्मिक शिज्ञा, सामाजिक सुन्यवस्था, काम के समय उप-

बत्तीसवां परिच्छेद

योग करने के लिए ज्ञान और कला द्वारा प्राप्त होने वाले आनन्द और आश्वासन—ये सब मुफे अत्यन्त आवश्यक प्रतीत होते हैं। जीवन का अर्थ खोज निकालने का मुफे समय नहीं है, इसलिए वह तुम मुफे बता दो। अन्याय न होने देने वाले नियमों को बनाने का भी मुफे समय नहीं है, इसलिए वे भी मेरे लिए बना दो। यंत्र-शास्त्र, पदार्थ-विज्ञान, रसायन, शिल्प विद्या—इन सबका अध्ययन करने लायक मेरे पास समय नहीं है, इसलिए मुफे कुछ ऐसी पुस्तकें दो, जिनसे मैं अपने आजारों को, कार्ब-पद्धति को, घरों को और गरमी तथा प्रकाश प्राप्त करने की पद्धति को सुधार सकूँ। साहित्य, संगीत और कला के अध्ययन में व्यतीत करने के लिए मेरे पास समय नहीं है, इसलिए आव-श्यक जीवनोपयोगी प्रेरणा तथा आनन्दमय आश्वासन मुफे दो। कला की कृतियाँ मुफे प्रदान करो।

तुम कहते हो कि जो मजदूर लोग तुम्हारा काम कर देते हैं वे यदि न हुए तो तुम अपना महत्वपूर्ण और आवश्यक काम न कर सकोगे; और मैं कहता हूँ कि एक मजदूर भी इसी प्रकार यह घोषित कर सकता है कि यदि मुक्ते अपनी बुद्धि और अन्त-रात्मा की माँग के अनुसार धार्मिक शिच्चण, एक अचित राज-व्यवस्था — जो मेरी मेहनत के फल को सुरचित रख सके — मेहनत की कठोरता को मधुर बनाने वाला ज्ञान और उसे स्कृति प्रदान करने वाला कला का श्रानन्द नहीं मिलता, तो मेरे लिए यह श्रमम्भव है कि मैं श्रपना महत्वपूर्ण और श्रावश्यक कार्य कर सकूँ, जो तुम्हारे कामों से कम महत्वपूर्ण और श्रावश्यक नहीं है—जैसे हल जोतना, मैला उठाकर ले जाना और तुम्हारे घरों का साफ करना। श्रभी तक तुमने श्राव्यात्मिकता के नाम पर जो कुछ मुक्ते दिया है, वह मेरे लिए नितान्त विरुपयोगी है। इतना ही नहीं, मैं तो यह भी नहीं जानता कि वह कभी भी किसी प्रकार उपयोगी हो सकता है। श्रीर जब तक कि मुक्ते यह खूराक नहीं मिल जाती, जो प्रत्येक मनुष्य के लिए श्रावश्यक है, तब तक मैं तुम्हारे लिए शारीरिक भोजन पैदा नहीं कर सकता।

कैसा रहे, यदि किसान, कारीगर और मज़दूर लोग ऐसा कहने लगें ? और यदि वे ऐसा कहें. तो यह कोई मजाक नहीं बिलक बिलकुल सीधी सादी न्यायोचित बात होगी। यदि अभिक ऐसा कहे तो वह बुद्धिजीवी मनुष्य की अपेचा कहीं अधिक सत्य पर होगा; क्योंकि अभिकों द्वारा की गई मेहनत बुद्धि-जीवी मनुष्य की मेहनत की अपेचा कहीं अधिक आवश्यक और अनिवार्य है और इसलिए भी कि बुद्धि-जीवी जो आध्यात्मिक भोजन देने का अभिवचन देता है वह यदि दे तो उसे कोई अड़चन धिहोगी; पर मज़दूर को शारीरिक भोजन देने में एक अड़चन होती।

### बत्तीसवां परिच्छेद

है श्रौर वह यह कि उसके पास जो भोजन-सामग्री है, वह खुद उसके ही लिए काफी नहीं है।

यदि मजदूर लोग हमसे यह सरल और न्यायोचित बात कहें तो हम बुद्धि-जीवी लोग क्या उत्तर देंगे ? हम उनको किस प्रकार सन्तोष देंगे ? उनकी धार्मिक शिचा की माँग को क्या हम अपने मठों और मन्दिरों में जो कुछ होता है उसे देकर परा करेंगे १ सामाजिक सुट्यवस्था की माँग पर क्या हम उन्हें काननी पुस्तकें देकर सन्तुष्ट करेंगे, या प्रत्येक प्रकार के विभाग के फैसलों श्रथवा कमिटियों और कमीशनों की रिपोर्टों से ? उनकी ज्ञान-पिपासा को शान्त करने के लिए क्या हम नचत्रों श्रीर प्रहों की बनावट, श्राकाश-गंगा का हाल, काल्पनिक भूमिति, सूक्ष्मदर्शी यंत्र द्वारा की हुई शोधों, श्रात्म-श्रनात्मवाद तथा घटाकाश-पटाकाश का वितराडावाट श्रीर वैज्ञानिक विद्यालयों की अकृति पेश करके उन्हें सन्तुष्ट करेंगे ? श्रौर उनकी कला-सम्बन्धी माँग के लिए हम क्या करेंगे ? क्या हम अपने प्रसिद्ध कलाविज्ञों की पुस्तकें उनके सामने रक्खेंगे ? ऋथवा फ्रान्स देश के तथा श्रपने कलाविज्ञों के बनाये हुए नम्न स्त्रियों के चित्र, साटिन श्रौर मखमल से सजे हुए दीवानखानों के प्राकृतिक दश्यों अथवा गाईस्थ-जीवन के चित्र उनके सामने रक्खेंगे १ इनमें से कोई भी चीज उनके काम की नहीं है, और न कभी किसी के काम आही

सकती हैं: क्योंकि हम लोग दूसरों के श्रम पर जीवित रहने का श्राधकार प्राप्त करके और मजदूरों के लिए श्राध्यात्मिक भोजन तैयार करने की जिम्मेवारी महसूस न करके उस लक्ष्य को ही बिलकुल भूल गये कि जिसकी श्रोर हमारी सारी प्रकृतियाँ प्रेरित की जानी चाहिएँ।

हमें तो इस बात का पता तक नहीं है कि अमी-वर्ग को किस बात की ज़रूरत है; हम उनके जीवन के ढंग को, उनके विचारों को श्रौर उनकी भाषा को भी तो भूल गये हैं। हम तो जनके श्रक्तित्व को ही एकदम विस्मृत कर बैठे हैं श्रीर किसी नये निकले हुए प्रदेश अथवा किसी नवीन जाति की भाँति हम उनका अध्ययन करने बैठते हैं। अपने लिए शारीरिक भोजन की व्यवस्था कराके हमने आध्यात्मिक भोजन की तैयारी का भार श्रपने ऊपर लिया था। किन्तु उस कल्पित श्रम-विभाग के परि-गाम-खरूप के जिसके अनुसार इम काम करने से पहले भोजन कर सकते हैं, इतना ही नहीं पीढ़ियों तक बिना काम किये खुब ऐशो-श्राराम के साथ रह सकते हैं, हमने अपने भोजन के एवज़ में कुछ चीजें तैयार कीं. जो हमें अपने तथा कला-विज्ञान के लिए उप-योगी माद्यम होती हैं; किन्तु जो उन लोगों के तो किसी मसरफ की नहीं कि जिनकी मेहनत से हम इस बहाने लाभ उठाते हैं कि बदले में हम मानसिक तथा आध्यामिक भोजन उन्हें देंगे, और 878

#### बत्तीसवां परिच्छेद

हमारी बनाई हुई ये चीजें उनके काम की नहीं। इतना ही नहीं बल्कि वे कुछ ऐसी हैं, जो उनकी समक्ष में ही नहीं त्रातीं श्रौर जिन्हें वे कुरा समक्षते हैं।

हमने जो कर्तव्य अपने लिए स्वीकार किया था उसे हम अपनी अन्धतावरा इतना विस्मृत कर बैठे कि हमें यह भी याद न रहा कि हम जो काम करते हैं वे किस लिए कर रहे हैं; और जिन लोगों की सेवा का भार हमने अपने ऊपर लिया था उन्हींको हम अपनी वैज्ञानिक तथा कला-सम्बन्धी प्रत्तियों का विषय बनाते हैं। हम उनका अध्ययन करते हैं और अपने विनोद के लिए उनके जीवन को चित्रित करते हैं। हम बिलकुल भूल गये कि उनका अध्ययन करना तथा उनके जीवन को चित्रित करना नहीं, उनकी सेवा करना हमारा धर्म है।

हमने अपने स्वीकृत कर्तव्य को ध्यान से इतना उतार दिया है कि हमने इस बात को भी नहीं देखा कि विज्ञान और कला सम्बन्धी जिस कार्य का भार हमने लिया था उसे बहुत से दूसरे लोग कर रहे हैं और हमारा स्थान भरा हुआ है। ऐसा मालृम होता है कि हम लोग इधर इस बहस में पड़े रहे कि बीज-विहीन सृष्टि होती है कि नहीं, जीवों की स्वयम्भू उत्पत्ति कैसे होती है ? भूत-विद्या तथा परमाणुओं के स्वरूप की तथा ऐसी ही अनेकों बाबों की चर्चा में लगे रहे; उधर लोगों को आध्यात्मिक मोजन की आवश्यकता महसूस हुई, इसलिए विज्ञान की दृष्टि में जो तिर-स्कृत और बहिष्कृत लोग थे उन्होंने इस काम को हाथ में लिया और लोगों की योग्यतानुसार उन्हें आध्यात्मिक भोजन देने लगे। यूरोप में लगभग ४० वर्ष से और रूस में १० वर्ष से सैकड़ों पुस्तकें, चित्र और गीत छप कर बँट रहे हैं, जिन्हें लोग पढ़ते हैं और गाते हैं और उनसे आध्यात्मिक शान्ति पाते हैं। किन्तु ये सब बात उन लोगों के द्वारा नहीं होती कि जिन्होने आध्यात्मिक भोजन देने का ठेका लिया था। और हम लोग, जो इसी काम की रोटी खाते हैं, कुछ करते-धरते नहीं; चुपचाप बैठे देखा

हम िसी खास विषय के विशेषज्ञ हैं और हमारा एक खास काम है। हम लोगों क दिमाग हैं। वे हमें भोजन देते हैं और हमने उनको शिचा देने का भार अपने जिम्मे लिया है। इसी शिचा के कारण हम शारीरिक अम से मुक्त हुए हैं। किन्तु प्रश्न यह है कि हमने उन्हें क्या शिचा दं। है ? लोगों ने दिसयों-बीसियों-सैकड़ों वर्षों तक राह देखी, पर हम अभी तक आपस में ही वाद-विवाद कर रहे हैं, एक दूसरे से विनोद करते हैं, और विद्वानों को ही सिखाने-सममाने की कोशिश करते हैं। उन लोगों को तो हम बिलकुल भूल ही गये, इतना मूल गये कि दूसरे लोगों ने इन अमिकों को सिखाने-पढ़ाने और १५६

#### बत्तीसवां परिच्छेद

रिमाने का काम अपने जिम्मे ले लिया और हम अम-विभाग की वाहियात बातों में ऐसे व्यस्त रहे कि हमें इस बात का पता भी न चला। इन सब बातों से यह बिलकुल स्पष्ट हो जाता है कि लोगों के लिए अत्यन्त उपयोगी होने की जो बड़ी-बड़ी बातें हमने की थीं वे और कुछ नहीं, निर्लज्ज बहाना-मात्र थां।





क समय था, जब हमारे समाज का आध्यात्मिक जीवन धर्माचार्यों के हाथ में था। धर्माचार्यों ने लोगों को सुखी बनाने का जिम्मा लिया और इसके बदले में अपने को जीवन-संघर्ष में योग देने से मुक्त कर लिया, जो जीवन-निर्वाह के लिए अनिवार्य है।

किन्तु ज्योंही ऐसा हुआ, धर्माचार्य अपने काम को छोड़ बैठे और लोग उनसे विमुख हो गये। चर्च का जो सर्वनाश हुआ, वह वस्तुतः उसके कुकर्मों की वजह से नहीं हुआ, वह इसलिए हुआ कि कान्स्टनटाइन के ज्माने में राज्य-शक्ति पाकर चर्च के धर्माचारियों ने अम हे नियम को मंगकिया—और उसके

336

## तेतीसवां परिच्छेद

परिणाम-विरूप जो श्वालस्य श्रोर विलासिता उनमें घुसी, इसीने उन गलितयों, उन कुकर्मों को जन्म दिया ।

ज्योंही चर्च को श्रम से मुक्ति मिली श्रीर उसके हाथ में शक्ति श्राई, त्योंही, उसने उस मानव-समाज की सेवा का खयाल तो छोड़ दिया कि जिसकी सेवा का भार उसने अपने ऊपर लिया था श्रीर केवल निजी स्वार्थ-साधन में लग गया। चर्च के श्रिध-कारी श्रालस्य श्रीर विलास में फँस गये।

इसके बाद राज-तंत्र ने लोक-जीवन का नेतृत्व प्रह्ण किया।
जसने समाज के लिए न्याय. शान्ति, संरक्ष्ण, व्यवस्था, शारीबिरक तथा मानसिक आवश्यकताओं की पूर्ति आदि का भार
अपने जिन्में लिया और इसके बदले में राज के सेवकों ने
जीवन-स्वर्ष में योग देने के कर्तव्य से अपने को सक्त कर लिया
और राज्य-तंत्र के सेवकों को ज्योंही दूसरों के अम का उपयोग
करने का अधिकार भिल गया त्योंही उन्होंने भी चर्च के अधिकारियों की तरह व्यवहार करना गुरू कर दिया।

तब लोग उनके ध्यान से उतर गयं और राजा से लंकर छोटे से-छोटे मिपादी तक ने अपने को आलस्य और दुराचार के हाथों में सौंप दिया और वह कहीं एक जगह नहीं—रोम, फ्रांस, इंग्लैंगड, रूस, और अमेरिका—सभी जगह हुआ। अब लोगों का राज्य पर से विश्वास उठ गया है श्रीर वे श्राराजकता को श्रादर्श मान कर उसके लिए प्रयत्न कर रहे हैं।

राज्य-शक्ति की सहायता पाकर कला और विज्ञान ने भी विलक्कल ऐसा ही किया। उन्होंने राज्य को कायम रखने का वचन दिया और अपने लिए विना कुछ अम किये दूसरों के अम से लाभ उठाने का अधिकार प्राप्त कर लिया। इस प्रकार वे अपने कर्तव्य से च्युत हुए। इनमें जो खराबियाँ पैदा हुई, वे भी इसीलिए कि अमात्मक अम-विभाग की कल्पना के अनुसार उन्होंने दूसरों के अम पर जीने का अधिकार माँगा और इस प्रकार अपने जीवन का ध्येय भूल बैठे। उन्होंने लोक-हित को अपनी प्रवृत्तियों का लक्ष्य न बना कर कला और विज्ञान की कुछ विचित्र बातों को अपना ध्येय बनाया। और अपने पूर्ववर्ती धर्माचार्यों तथा राज्याधिकारियों की भाँति वे आलस्य और दुराचार में फँस गये—यह ठीक है कि इनका पतन केवल बौद्धिक है, क्योंकि शारीरिक बुराइयों में ये अपने पूर्ववर्ती लोगों की तरह व्यस्त नहीं हुए।

यह कहा जाता है कि विज्ञान अप्रीर कला ने मनुष्य-समाज के लिए बहुत काम किया है। श्रीर यह ठीक है।

किन्तु एक बात ध्यान में रखने लायक है कि चर्च और राज-तेज द्वारा भी लोगों को बहुत लाभ पहुँचा। किन्तु वह १६०

#### तेतीसवां परिच्छेद

इसिलए नहीं कि उन्होंने अपनी शिक्त का दुरुपयोग किया, और न इसिलए कि उनके संचालकों और सेवकों ने मनुष्य-जीवन के लिए साधारणतः अनिवार्य अम-धर्म को छोड़ दिया था; बिक्क इसिलए कि उनके अन्दर ऐसे लोगों की भी संख्या पर्याप्त रही, जो ईमानदार और अपने कर्तव्य के प्रति सच्चे थे।

विज्ञान श्रीर कला के सम्बन्ध में भी यही बात है। विज्ञान श्रीर कला ने संसार के लिए बहुत कुछ किया है; किन्तु जो कुछ हुआ है वह इसलिए नहीं कि इन विद्याश्रों से सम्बन्ध रखने वालों को पुराने जमाने में कभी-कभी श्रीर श्राजकल हमेशा श्रपने को श्रम से मुक्त करने का मौका मिला, बिल इसलिए कि कुछ प्रतिभाराली पुरुष श्रपने इन श्रिधकारों को काम में न लाकर मनुष्य-समाज की प्रगति को श्रागे बढ़ात रहे हैं। रोम का प्रजानतंत्र इतना बलवान था, इसका कारण यह नहीं था कि उसके नागरिक व्यभिचारी जीवन व्यतीत कर सकते थे। उसको उन्नित का कारण वो यह था कि उसमें बहुत से सुयोग्य श्रीर चरित्रवान लोग थे। कला श्रीर विज्ञान के लिए भी यही बात है।

विद्वानों और कलाविज्ञों का जो वर्ग मूठे श्रम-विभाग के आधार पर दूसरे लोगों के श्रम से लाभ उठाने का अधिकार माँगता है वह सच्चे विज्ञान और सच्ची कला की श्रगति को सहायता नहीं दे सकता, क्योंकि भूठ सत्य को पैदा नहीं कर सकता।

हम अपने इन खा-पीकर मस्त रहने वाले कि:त निर्वल और अशक्त बुद्धिजीवी लोगों की स्थिति के कुछ इतने श्रभ्यस्त हो गये हैं कि यदि हम किसी विद्वान् श्रथवा कला-विज्ञ को हल जोतते तथा खाद की गाड़ी हाँकते हुए देखें तो यह बात हमें बड़ी अजीव-सी माल्र्म होगी। हम समभते हैं कि यदि वह ऐसा करेगा तो वह नष्ट हो जायगा, उसकी सारी विद्वता उसमें से निकल जायगी, श्रौर उसने अपने हृदय में जिन कलामय मूर्तियों की कल्पना कर रक्खी हैं वे खाद से मैली हो जायँगी । सचमुच इस स्थिति के हम इतने श्रादी हो गये हैं कि हमें इस बात पर श्राश्चर्य नहीं होता कि हमारे विज्ञानाचार्य-श्चर्यात् वे लोग जिनका काम सत्य की शोध और उसका प्रचार करना है-दूसरे लोगों को अपने निजी काम करने के लिए बाध्य करते हैं, जिन्हें वे स्वयं मजे में कर रूकते हैं श्रीर श्रपना बहुत सा समय खाने-नीने, हुका सिपेट पीने, वाग्विनोद, उपन्यास और पत्र पढ़ने तथा नाटक-सिनेमा देखने में गुजार देते हैं। हम अपने दार्शनिकों को होटल. नाटक या नाच में देखते हैं तो हमें आश्चर्य नहीं होता । हम जब सुनते हैं कि कलाविज्ञ लोग कि जो हमारी आत्मा को आनन्द श्रीर स्रूर्ति प्रदान करते हैं, शराव पीते हैं, ताश खेलते हैं, दुश्च-रित्र खियों की संगति में जीवन व्यतीत करते हैं, या इनसे भी बुरे-बुरे काम करते हैं, तो हमें आश्चर्य नहीं होता ! 157

#### नेतीसवां परिच्छेद

विज्ञान और कला सुन्दर चीजें हैं। यह ठीक है और इसीलिए तो और भी उन्हें दुराचार के संसर्ग से दूबित नहीं करना
चाहिए; अर्थात् मेहनत करके अपनी और दूसरों की सेवा करके
जीवन सुधारने का जो प्रत्येक मनुष्य का स्वाभाविक कर्तव्य है
उससे अपने को मक करके कर्तव्य-स्रष्ट न होने देना चाहिए।

विज्ञान और कला ने संसार की बहुत उन्नित की है। हाँ, की है। किन्तु यह उन्नित इस तरह नहीं हुई है कि विज्ञान और कला से सम्बन्ध रखने वाले लोगों ने श्रमने उपदेश से ही नहीं, श्रमने आचरणों से लोगों को बलात्कार की शिज्ञा दी हैं; यह बताया है कि हाथ से मेहनत करके प्रकृति के साथ सतत होते रहने वाले जीवन-संघर्ष में योग देने का जो सर्व-प्रथम और निस्संदिग्ध मानवी कर्तव्य है, उससे श्रमने को मुक्त करने के लिए दूसरों के दु:ख-दर्द की पर्वा न करके जबरदस्ती उनके कष्ट-साध्य अम का उपभोग किया जा सकता है।



कि न्तु, श्राप कहेंगे, श्राज जो श्रक्षाघारण सफलता श्रोर प्रगति विज्ञान श्रोर कला में हम देख रहे

हैं वह उसी श्रम-विभाग का ही तो फल है कि जिसके श्रानुसार वैज्ञानिक तथा कलाविज्ञ लोग श्रापनी श्राजीविका उपार्जन करने के कर्तव्य से मुक्त कर दियं जाते हैं।

यदि प्रत्येक मनुष्य के लिए हल जोतना लाजिमी होता तो इतनी जबरदस्त उन्नति होना असम्भव था। प्रकृति के ऊपर मनुष्य की सत्ता बढ़ाने वाली ये आश्चर्यजनक सफलतायें आपको न मिल पातीं। मनुष्यों को आश्चर्य में डालने वाली ज्योतिष-सम्बन्धी वे शोधें आपको न मिलतीं कि जिनसे जहाज चलाने में मदद मिल रही है। इसके बिना ये जहाज, रेल, तार, प्रल, पहाड़ी सरंगें,

188

## चौतीसवां परिच्छेद

कोटो, टेलीकोन, सीने की मशीनें, कोनोमाक आदि बाजे, बिजली, दूरदर्शी यंत्र, सूक्ष्म-दर्शी यंत्र, दूर की चीजें अर्थात् तारे आदि किन तत्त्रों के बने हैं, इस बात को बताने वाले यंत्र, छोरोकार्म, कारबोलिक एसिड आदि कहाँ से आते ?

में यहाँ उन सब चीजों को गिनाने की चेष्टा न कहाँगा कि जिनपर इमारी शताब्दी को गर्व है; यह गिनती और इमारे महान कार्यों का बखान किसी भी समाचारपत्र और लोकप्रिय पुस्तक में श्रासानी से देखने को मिल सकता है। इम इन बातों की बार-बार चर्चा करते हैं श्रीर अपनी प्रगति पर ऐसे किदा हो रहे हैं कि अपनी तारीफ करते नहीं श्रघाते। ऐसा माल्ड्रम होता है कि सचमुच हम यह विश्वास करने लग गये हैं कि विज्ञान और कला की हमारे जमाने में जैसी उन्नति हुई है वैसी पहले कथी नहीं हुई। और चूँकि यह सब प्रगति इसी श्रम-विभाग के कारण हुई है, इसलिए यह कैसे हो सकता है कि इम उसका समर्थन न करें ?

थोड़ी देर के लिए मान लीजिए कि हमारे देश की उन्नित बास्तव में असाधारण और आश्चर्यजनक है, यह भी मान लें कि यह हमारे लिए परम सौभाग्य की बात है कि हम ऐसे असाधा-रण समय में रह रहे हैं। किन्तु आज जिन सफनताओं पर हम इतने फूल रहे हैं उनका वास्तव में कितना मूल्य है, यह हमें देखना

चाहिए और इसकी जाँच हमें अपने आराम और सन्तोष को देखकर नहीं वरन अम-विभाग के इसी सिद्धान्त के अनुसार करनी चाहिए। अर्थात् हमें यह देखना होगा कि वैद्यानिकों का बौद्धिक श्रम उन लोगों को कितना फायदा पहुँचाता है कि जिनके सिर पर अपना बोम डाल कर वे अपने को श्रम के कर्तव्य से मुक्त कर लेते हैं।

निस्सन्देह, प्रगति तो आश्चर्यजनक हुई है; हिन्तु किसी दुर्भाग्य के कारण, जिसे वैज्ञानिक लोग भी मानते हैं, उससे अभी तक मजदूर लोगों की स्थिति सुधरी नहीं बिगड़ ही गई है।

यह ठीक है कि एक मजदूर आज पैदल चलने के बजाय रेल में सफर कर सकता है; किन्तु यही वह रेल है, जिसके कारण उसके जंगल जला दिये गये हैं और उसकी आँखों के सामने से उसकी रोटी लेकर बहुत दूर पहुँचा दी गई है ऋौर उसे इस दशा को पहुँचा दिया है कि वह रेल के मालिकों का करीव-करीव गुलाम-सा बन गया है।

भाफ के इंजिनों ऋौर मशीनों की कुपा से ऋाज वह सस्ता श्रीर खराब कपड़ा खरीद सकता है सही, किन्तु इन्हीं इंजिनों और मशीनों के बदौलत तो इसकी रोड़ी छिन गई है और वह कारखाने के मालिकों का कीतदास हो रहा है। 344

#### कींतीसवां परिच्छेद

यह ठीक है कि तार का उपयोग करने की उसे मनाई नहीं है; पर वह उसका उपयोग नहीं करता, क्योंकि उसके पास इतने पैसे ही नहीं हैं। किन्तु इस तार-वर्की की ही बदौलत उसे यह मालूम होने से पहले ही कि उसकी चीज को इस समय माँग है और उसकी कीमत बढ़ गई है, उसकी श्राँखों के श्रागेही धितक के द्वारा सस्ते मूल्य पर उसकी चीजें खरीद ली जाती हैं।

आज टेलीफोन, टेलिस्कोप, उपन्यास, सिनेमा, चित्र-शालायें आदि बहुत सी चीजें मौजूद हैं; किन्तु मजदूर को इनसे कुछ लाभ नहीं मिल पाता, क्योंकि ये चीजें उसकी हेय आर्थिक अवस्था के कारण उसकी पहुँच से बाहर हैं।

इस प्रकार हम देख सकते हैं कि इन आश्वर्य-जनक शोधों, आविष्कारों और कला-मय कृतियों ने मजदूरों के जीवन को यदि हानि नहीं पहुँचाई है तो कम-से-कम उनके जीवन में सुधार तो नहीं ही किया है—और इस बात पर सब वैज्ञानिक सहमत हैं।

इस तरह हम अपने स्वार्थ और सुख-सन्तोष की बात छोड़-कर यदि आजकल के विज्ञान और कजा की सफलता को उसी कसौटी पर कसें—अर्थात् अभिक वर्ग की उपयोगिता की दृष्टि से देखें कि जिसके कारण वर्तमान अम-विभाग का समर्थन किया जाता है, तो हमें पता चलेगा कि हम जो इतना सन्तोष प्रकट करते हैं उसका वास्तव में कोई कारण नहीं है। एक किसान रेल की सवारी करता है, किसान की स्त्री कपड़ा ख़रीदती है, मोंपड़ी में मिट्टी के तैल का दीपक जलता हैं और किसान दियासलाई के द्वारा अपनी बीड़ी पीता है—यह सब बड़ा अच्छा है; किन्तु इतने ही से हमें यह कहने का अधिकार कहां मिल जाता है कि रेल और कल-कारखानों से इन लोगों का कल्याण हुआ है ?

यदि कोई किसान रेल में सफर करता है, लैम्प, कपड़ा श्रोर दियासलाई खरीदता है, तो सिर्फ इसलिए कि हम उमे ऐसा करने से रोक नहीं सकते; किन्तु यह बात तो हम सभी लोग श्रच्छी तरह जानते हैं कि रेल श्रीर कल-कारखाने इन लोगों के लाभ के लिए नहीं बनाये गये थे। तब फिर राह चलते यिः कुछ लोगों को लाभ पहुँच जाता हो तो वह दलील इस बात को साबित करने के लिए कैसे पेश की जा सकती है कि ये चीचें लोगों के फायदे के लिए बनी हैं?

हम सब लोग अच्छी तरह जानते हैं कि इंजीनियर और पूँजी-पित रेल और कल-कारखाने बन ते समय मजादूरों का खयाल करते हैं तो केवल इसिलए कि उनका किस प्रकार अधिक सं अधिक उपयोग किया जा सकता है और इस बात में वे यूरोप में, अमेरिका में और रूस में भी पूरी तरह कामयाब हुए हैं।

प्रत्येक हानिकारक चीज के साथ कुछ लाभदायक बात भी

## चौतीसवां परिच्छेद

रहती है। घर में आग लग जाने पर हम वहाँ जाकर ताप सकते हैं और काई जलती हुई लकड़ी उठाकर हम बीड़ी भी सुलगा सकते हैं। पर क्या इन लाभों के कारण हम यह कहते हैं, या हमें ऐसा कहना चाहिए, कि आग लग जाना उपयोगी है ?

हम चाहे सो करें, पर हमें अपने को घोखे में नहीं डाजना चाहिए। रेल और कल-कारखाने तथा मिट्टी का तेल और दियासलाई किम लिए निर्माण होते हैं, और पैदा किये जाते हैं, यह सब हम जानते हैं। एक शिल्पी जब रेल बनाता है तो या तो वह सरकार के लिए बनाता है, जिससे युद्ध में आसानी हो, या पूंजीपितयों को आर्थिक लाभ पहुँचाने की खातिर। वह जब कोई मशीन बनाता है, तो वह अपने और पूँजोपितयों के लाभ को ही दृष्टि में रखकर बनाता है।

वह जो कुछ बनाता है, या सोचता है, वह सब सरकार,
पूँजीपित तथा धिनिक लोगों के लिए ही करता है। उसके जो
सबसे अधिक चातुर्य-पूर्ण आविष्कार होते हैं, वे या तो तोप,
बन्दूक, नौका-नाशक यंत्र और कैंदलानों की भाँति लोगों को
एकदम हानि पहुँचाने वाले ही होते हैं; या फिर वे केवल व्यर्थ
ही नहीं बिक उनकी पहुँच से बिलकुल बाहर होते हैं—जैसे
बिजली की रोशनी, टेलीफोन, श्रोर ऐशो-श्राराम की श्रनेकों
चीजें; या फिर वे ऐसी चीजें होतो है, जो उनहें पितत बना

देती हैं श्रीर उनकी जेब से श्रन्तिम पाई तक निकाल लेती हैं— जैते शराब, श्रकीम, तम्बाकू, जेवर श्रादि चमक-रमक वाली शौकीनी की तथा ऐसी ही श्रन्य बहत सी छोटी-मोटी चीजें।

विज्ञान कौर कला के पुजारी तभी यह बात कह सकते थे कि उनकी प्रवृत्ति लोकोपयोगी है, जब कि उन्होंने लोगों को लाभ पहुँचाने के लिए ही उन कामों को किया होता, जैसा कि वे आजकल सरकार और पूँजीपतियों की सेवा को लक्ष्य में रख कर अपनी प्रवृत्तियों को संचालित कर रहे हैं।

हम ऐसा उसी हालत में कह सकते थे कि जब वैज्ञानिकों श्रीर कला-विज्ञों ने लोगों की श्रावश्यकताश्रों को श्रापनी दृष्टि में रख कर काम किया होता। किन्तु बात ऐसी नहीं है।

विद्वान लोग तो अपने-अपने पवित्र कामों में लगे हुए हैं । वे परमाणुश्रों के पृथक्करण और सितारों के रंग से उनके तत्त्वों को पहचानने की क्रिया में तथा ऐसी ही शोधों में व्यस्त रहते हैं; किन्तु कुल्हाड़ी किस प्रकार बनाई जाय, किस प्रकार की कुल्हाड़ी में लकड़ी काटना अच्छा है, कीन-सा आटा अधिक अच्छा होता है, किस प्रकार के आटे की रोटी बनाई जाय, आटा किस प्रकार गूँदा जाय, स्वमीर किस प्रकार उटाया जाय, अगीठी किस प्रकार बनाई और गरम की जाय, किस प्रकार के स्वाने-पीने और वर्तन आदि का उपयोग अधिक लाभदायक

## चींतीसवां परिच्छेद

होगा और इन चीजों को आसानी से कैसे तैयार किया जा सकता है—इन बातों की ओर तिज्ञान कभी ध्यान देने का कष्ट ही नहीं उठाता और कभी ध्यान देता भी है तो बहुत थोड़ा ।

किन्तु सच पूछिए तो यह सब विज्ञान के ही काम हैं।

में जानता हूँ कि खुद अपनी ही व्याख्या के अनुसार विज्ञान व्यर्थ होना चाहिए, उसका कोई लक्ष्य—अर्थात् उपयो- गिता का खयाल-न होना चाहिए। किन्तु यह तो एक धृष्ठतापूर्ण वहाना मात्र है।

विज्ञान का काम लोगों की सेवा करना है। हमने तार, टेलीफोन, फोनोप्राफ तो बनाये; किन्तु लोगों के जीवन में हमने कौन सा सुधार और कौन सी उन्नति की १ हमने कीड़ों को लाखों की संख्या में खोज निकाला, तो इससे क्या, बहुत पुरान जमाने से जो पालतू जानवर चले आते हैं उनमें हमने एक भी जानवर की बृद्धि की १ अर्भा बहुत से जंगली प्शु-पन्नी हैं, पर क्या हमने कभी उन्हें पालतू बनाने का उद्योग किया १

बनस्पितशास्त्रियों ने कोष्टकों (Cells) की शोध की, कोष्टकों में से अणुओं को खोज निकाला, इन अणुओं में से किसी अन्य चीज को और उस अन्य चीज में से भी किसी अन्य चीज को खोजने की चेष्टा की

ये काम तो सदा लगे ही रहेंगे ऋौर कभी खत्म न होगे;

इसलिए विद्वान लोगों के पास उपयोगी और लाभदायक काम करने के लिए समय ही नहीं। यही कारण है कि शाचीन-तम समय में गेहूँ और दालों श्रादि की खेती होती थी और अवतक आख़् को छोड़ कर मनुष्य को पोषण देने वाले एक भी पौधे की श्राभ-वृद्धि नहीं हुई है और आख़ की शोध का श्रेय भी वैज्ञानिकों को नहीं है। हमने जलमग्न नौका-नाशक यंत्र का आविष्कार किया, घर में नालियों की व्यवस्था की; किन्तु चख़ी, कघी, हल, कुल्हाड़ी, नाज निकालने का यंत्र, बाल्टियाँ और खेती तथा रोज मर्रा के इस्तै-माल की चीजों विलक्कल पहले ही जैसी हैं। यहि इनमें से किसी चीजा में उन्नति हुई है तो वह विद्वानों द्वारा नहीं बल्कि बेचारे बिना पढ़े-लिखे लोगों के द्वारा ही हुई है।

कला के सम्बन्ध में भी यही बात है। बहुत से लोगों को महान लेखक माना जाता है। हमने सावधानी के साथ उनके लेखों का विश्लेषण किया है; हमने उनपर देरों आलोचनायें लिखी हैं और उन आलोचनाओं पर अने को आलोचनायें लिखीं; हमने वित्रशालाओं में चित्रों का संप्रह किया औरकला के विभिन्न विभागों का ध्यान-पूर्वक अध्ययन किया; हमने ऐसे भिश्रित वाद्य-संगीतों और नाट्य-संगीतों का आविष्कार किया है, जिन्हें स्वयं हम ही मुश्किल से सुन और समम पाते हैं; किन्तु हमने लोक-प्रिय वाद्यों में, गीतों, में, कहानियों और लोगों के लिए रूपकों में 192

#### चौतासवाँ परिच्छेद

कितनी वृद्धि की है ? इसने लोगों के लिए कौन से चित्र, कौन से गीत बनाय हैं ?

पुस्तकें श्रीर चित्र प्रकाशित होते हैं सही, श्रीर हारमोनियम भी बनते हैं, किन्तु हमने इनके बनाने में कोई भाग नहीं लिया।

विशेष श्राश्चर्य की बात तो यह है कि जिन चेत्रों में विज्ञान श्रीर कला को लोगों के लिए श्रधिक उपयोगी होना चाहिए वहीं, उन्हीं चेत्रों में, उन्होंने ग़लत रास्ता इंक्तियार किया है श्रीर इसी कारण वे उपयोगी होने के स्थान पर हानिकारक हो उठे हैं। शिल्पी, यंत्रशास्त्री, शिचक, कलाकार श्रीर लेखेक—इन सब के पेशे ऊपर से देखिए तो लोगों की सेवा के लिए बने हुए दिखाई देते हैं। किन्तु होता क्या है ? श्राज जो कुछ हो रहा है, उससे लोगों को उलटी हानि पहुँचती है।

शिल्पी तथा यंत्र-शास्त्री को काम करने के लिए पूँजी चाहिए;
बिना पूँजी के वे कुछ भी नहीं कर सकते। इनका सारा झान इस प्रकार का है कि उसका उपयोग करने के लिए अच्छी पूँजी और काफी संख्या में मजदूर चाहिएं। खुद अपने खर्ने के लिए उन्हें प्रति वर्ष हजार-पन्द्रह सौ रुपये चाहिएँ। इसीलिए वे किसी गाँव में जाकर नहीं रह सकते, क्योंकि वहाँ उनको कोई इतना पारिश्रमिक न देगा। उनका पेशा ही उन्हें कुछ ऐसा बना देता है कि वे लोगों की सेवा के लायक नहीं रहते।

किन्तु वास्तव में इन सब बातों के श्रर्थ क्या हैं ?

इसके द्यर्थ यह हैं कि जीवन की ध्यावश्यकताओं की पूर्ति न हो सकता ही लोगों के समस्त कष्टों का कारण है, यही बीमा-रियों का श्रोत हैं—इसीसे वे फैलती हैं और अच्छों नहीं हो पातीं। श्रव विज्ञान श्रम-विभाग के मंडे-तले खड़ा हुआ अपने समर्थकों को सहायता के निमित्त बुलाता है। विज्ञान तो श्रमीरों के चारों श्रोर सन्तोष के साथ अपना स्थान बना लेता है और उन लोगों को अच्छा करने की कोशिश करता है कि जो सभी जकरी चीजें प्राप्त कर सकते हैं। श्रीर उसी पद्धित के श्रमुसार वह उन लोगों के श्रीपध-उपचार के लिए भी भेजता है कि जिनके पास ज़रूरत के लायक भी पैसा नहीं है। किन्तु इन डाक्टरों के पान कोई साधन नहीं है श्रीर इसलिए वे साधन उन्हीं लोगों से इकट्टे करने चाहिएँ, जो जल्दी ही बीमार हो जाते हैं श्रीर साधन न होने के कारण नोरोग नहीं हो सकते।

चिकित्सा-शास्त्र के समर्थक कहते हैं कि अभी तक यह विद्या पूर्ण रूप से विकसित नहीं हुई है।

श्रवश्य ही मालूम पड़ता है कि वह श्रमी विकसित नहीं हुई, क्योंकि यदि—ईश्वर न करें —यह कहीं विकसित हो गई श्रीर इसका श्रधिक प्रचार हुश्रा श्रीर ज़िले में दो डाक्टरों श्रीर 104

#### चौतीसवां परिच्छेद

दाइयों तथा दो श्रासिस्टेन्ट-सर्जनों के बजाय कहीं बीस-बीस हाक्टर भेजे गये, जैसा कि ये लोग चाहते हैं, तब इसका पि-णाम यह होगा कि कोई इलाज, कराने वाला नहीं रहेगा। लोगों के लाभ के लिए वैज्ञानिक सहयोग बिलकुल दूसरी ही तरह का होना चाहिए श्रीर जैसा वास्तव में होना चाहिए वह श्रामी श्रारंभ भी नहीं हुआ है।

उसका प्रारम्भ तब होगा, जब विज्ञान वेत्ता, शिल्पी और डाक्टर लोग उस अम-विभाग को अथवा यों कहिए कि दूसरों के अम को छीन लेने की पद्धित को, कि जो आजकल प्रचलित है, उचित और न्याय सममना छोड़ हेंगे और जब वे,यह सममने लगेंगे कि हजारों-लाखों की तो बात ही नहीं, हजार-पाँच सौ की रकम भी अपनी सेवाओं के बदले में लेना अनुचित है और खास तौर पर उस समय जब कि विज्ञान-वेत्ता लोग मजदूर लोगों के साथ बिलकुल उन्हींकी तरह हिल-मिल कर रहने लगेंगे और केवल सेवा-भाव से अपनी शिल्प-विद्या, कला-कौराल और औषध-ज्ञान का उपयोग लोगों के लाभ के लिए करेंगे।

किन्तु इस समय तो वैज्ञानिक लोग जो मजादूरों की मेहनत पर जीवन व्यतीत करते हैं, सर्व-साधारण के जीवन की स्थिति को बिलकुल भूल गये हैं। जैसा कि वे खुद कहते हैं, वे उनकी परिस्थित की उपेत्ता करते हैं और फिर यह देख कर सचमुच अपने मन में बुरा मानते हैं कि उनके काल्पनिक ज्ञान और उप-चार से लोगों का लाभ नहीं होता।

चिकित्सा-शास और शिल्प-शास्त्र तो वास्तव में अभी बिल् कुल अछूते ही हैं। श्रम के समय को किस प्रकार विभक्त किया जाय, कौन-सा खाना अधिक उपयोगी होगा, किस तरह के कुपड़े पहनना ज्यादा अच्छा है, सर्दी और नमी को किस प्रकार दूर किया जाय, बच्चों की किस तरह नहलाया—धुलाया जाय, किस तरह उन्हें दूध पिलाया जाय, किस तरह दनका पालन-पोषण किया जाय—ये प्रश्न हैं, जो मजदूरों की आजकल की स्थित में आवश्यक माछुस होते हैं किन्तु जिनको आज तक किसी ने हल करने की कोशिश नहीं की।

वैज्ञानिक शिच्नकों के सम्बन्ध में भी यही बात कही जा सकती है। बिज्ञान ने शिच्नण का प्रवन्ध भी कुछ इस ढंग से किया है कि वैज्ञानिक पद्धति की शिचा केवल उन्होंको प्राप्त हो सकती है कि जो धनिक हैं और इश्जीनियरों व हाक्टरों की भाँति ये शिच्नक भी अनजान में अनयास ही धन की श्लोर आकर्षित हो जाते हैं और खास कर रूस देश के शिच्नक सरकार की और खिंच जाते हैं।

इसके सिवा और हो ही क्या सकता है ? क्योंकि केश्बॉ,

# चौतीसवां परिच्छेद

स्तोच, नक्शों, पुस्तकालयों आदि से सज्जित सुव्यवस्थित स्कूल प्रक ऐसी चीज़ है कि जिसको जारी रखने के लिए लोगों पर लगान दोहरा कर देना पड़ेगा । श्रीर यह साधारण नियम है कि जितना ही अधिक वैज्ञानिक ढँग पर स्कूल चलाया जायगा उतना ही वह अधिक खर्चीला होगा। वस, विज्ञान की तो यह इच्छा है कि ये स्कूल चलें और कर दूना कर दिया जाय । अब बच्चों के जिए भी मेहनत करना जरूरी हो जाता है, क्योंकि नहीं तो लांग दोहरा कर श्रदा नहीं कर सकते — खास कर गरीव लोग । विज्ञान के समर्थक कहते हैं, 'शिच्चण से लोगों को अब भी कायदा तो होता है, किन्तु यदि यह वृद्धि प्राप्त कर ले तो श्रीर भी श्रच्छा होगा ।' किन्तु यदि इसकी ऐसी वृद्धि हुई कि श्राज जिन जिलों में प्रायः २० स्कूल होते हैं उनके बजाय १०० होने लगें, और सब वैज्ञानिक ढंग के, श्रौर यदि माता-पिता पर उनके सञ्चालत का खर्चा जुटाने का भार रहा तो वे और भी अधिक गरीब हो जायँगे और उन्हें अपने बचों से मेहनत कराने की और भी ज्यादा जरूरत हो जायगी।

तब फिर क्या किया जाय १

इसका वे यह उत्तर देंगे—'सरकार स्कूल स्थापित करेगी श्रीर शिचा श्रानिवार्य कर देगी, जैसा कि यूरोप के अन्य देशों में होता है।' किन्तु रुपया तो फिर भी लोगों ही से लिया जायगा

श्रीर इसलिए उन्हें मेहनत श्रीर भी श्रविक करनी होगी, उनके पास समय श्रोर भी कमः बचेगा, श्रीर इसलिए श्रानवार्य शिका सफल नहीं होगी।

इसका भी बस एक ही इलाज है-शिच्चक भी मजदूरों ही की तरह उनके साथ जाकर रहे और खेच्छा-पूर्वक उसे जो कुछ दे दिया जाय उसीको स्वीकार करके शिक्ता दे।

विज्ञान की यही रालत पद्धति और भ्रमात्मक मनः स्थिति है कि जिसके कारण वह लोगों की सेवा करने के कर्तव्य को पूरा करने से विश्वत रह जाता है। किन्तु हमारे शिच्तित वर्ग की यह रालत भावना कला सन्बन्धी प्रवृत्तियों में और भी स्ष्रवा-पूर्वक व्यक्त होती है।

विज्ञान तो अपना वह वाहियात बहाना पेश भी कर सकता ंहै कि 'विज्ञान विज्ञान के लिए ही काम कर रहा है' श्रीर जब उसका पूरा विकास हो जायगा तब वह लोगों को प्राप्तः होगा । किन्तु कला, यदि वह वास्तव में कला है, तो सभी को प्राप्य होनी चाहिए-विशेषतः उनको कि जिनके लिए वह बनी है। हमारी कला की दशा तो ऐसी हो रही है कि कता से सम्बन्ध रखने वाले लोगों पर यह दोषारोपण किया जा सकता है कि वे लोगों के लिए लाभदायक होना चाहते ही नहीं; लोगों को किस

### चौतीसवाँ परिच्छेद

श्रकार लाभ पहुँचाया जा सकता है, यह वे जानते नहीं; श्रीर लोकोपयोगी वनने की उनमें शक्ति नहीं है।

चित्रकार को अपनी महान कृतियों को उत्पन्न करने के लिए एक खास कमरा चाहिए और वह इतना बड़ा होना चाहिए कि जिसमें कम से कम ४० बढ़ई या मोची काम कर सकते हों, जो आज स्थानाभाव में या तो सर्दी से ठिठ्ठर रहे हैं या वन्द हवा में रहने के कारण दम घुट-घुटकर मर रहे हैं । परन्तु इतना ही काफी नहीं है । अपनी कला को उन्नत और सुलंस्कृत बनाने के लिए उन्हें तो प्रकृति-निरीच्चण भी करना ही चाहिए और इसके लिए सैर जरूरी है, जिसके लिए पुष्कल धन और साधनों की आवश्यकता है । कलाशालायें कला को प्रोत्साहन प्रदान करने के लिए लोगों से ले-लेकर लाखों रुपया खर्च कर रही हैं । और मजदूरों के रुपये से संचालित कला की कृतियाँ महलों में लटकती हैं और जो न तो मजदूरों की समक्त में आतीं और न जिनकी उन्हें कोई जरूरत ही है ।

संगीतशास्त्री अपनी महान् कला और उत्कृष्ट विचारों का अदर्शन करें, इसके लिए सफेट नकटाइ वाले या विशिष्ट वेशधारी लगभग दो सौ आदमियों की एक सभा होनी चाहिए। संगीत-सभा का आयोजन करने के लिए वे हजारों रूपये खर्च करते हैं। किन्तु कला की ये बातें लोगों के लिए तो हमेशा ही उल-

मन में डालने वाली और बेमजा चीजें ही रहेंगी, यदि वे पैसा खर्च करके डनका उपयोग करने में समर्थ भी हुए।

लेखकों श्रीर प्रनथकारों के विषय में तो ऐसा माल्यमहोता है कि उन्हें कोई खास तरह के मकान, रंग-मञ्ज, कलाशाला या नटों त्रादि की जरूरत नहीं होती; किन्तु उनके लिए भी इतना जरूरी हो उठता है कि यदि वे कोई महान प्रथ लिखना चाहते हैं तो उन्हें श्राध्ययन श्रौर श्रनुभव के लिए यात्रा करनो चाहिए, समा-समितियों में जाना चाहिए, महलों को देखना श्रीर कला, नाटक, सङ्गीत श्रादि का श्रानन्द लेना चाहिए। इनके साथ ही जीवन के जो अन्य सुख हैं-अच्छा आलीशान मकान रहने के लिए, अच्छे कपड़े पहनने के लिए, खादिष्ट भोजन और सवारी आदि, इस सबका प्रबन्ध तो होगा ही, इसका जिक्र करने की जरूरत नहीं। यदि इन बातों के लिए उनके पास रुपया जमा नहीं है या वे इतना नहीं कमा सकते हैं तो उन्हें वृत्ति दो जाती है, ताकि वें निश्चित होकर अच्छी रचना कर सकें। किन्तु यहाँ भी परिणाम वही होता है कि इन लोगों की रचनात्रों को हम लोग तो खुव पसन्द करते हैं. किन्तु साधारण लोगों के लिए तो वे तिलकुल व्यर्थ श्रोर निवान्त श्रनावश्यक होती हैं।

वैज्ञानिकों श्रौर कला-प्रेमियों की इच्छानुसार यदि ऐसे आध्यात्मिक मोजन के उत्पादकों की इतनी संख्या बढ़ जाय कि

# चींतीसवां परिच्छेद

हमें प्रत्येक गाँव में एक कला-शाला बनवानी पड़े, संज्ञीतज्ञों का प्रव-त्य करना पड़े और एक प्रन्थकार को उस तरह का रखना पड़े कि जिस तरह का रहना कला की दृष्टि से अनिवार्य रूप से आवश्यक है, तो क्या हो ? मैं दावे के साथ कह सकता हूँ कि किसान लोग इस बात की कसम खा लेंगे कि वे कभी एक भी तस्वीर न देखेंगे, न कभी सङ्गीत सुनेंगे और न कविता या उपन्यास ही पढ़ेंगे। और यह कसम खानी पड़ेगी इसलिए कि इन व्यर्थ के निरुपयोगी जीवों का पेट भरने के लिए उन्हें वाध्य न होना पड़े।

किन्तु कला-प्रेमी लोग सर्व-साधारण की सेवा क्यों न करें ? प्रत्येक घर में पित्रत्र मूर्तियाँ और तस्वीरें होती ही हैं, किसान और किसानों की खियाँ गाती हैं, बहुतों के पास वाजे भी होते हैं और प्रायः सभी कथा-कहानियाँ और गीत जानते हैं, और कुछ लोग लिख-पढ़ भी सकते हैं। कजा-सेवियों का और जन-साधारण का तो ऐसा अभिन्न सम्बन्ध है, जैसा ताले और छंजी का; किन्तु न जाने कैसे यह एक दूसरे से इतनी दूर जा पड़े कि अब आपसे में इन दोनों को मिलाने की कल्पना भी नहीं कर पाते ?

किसी चित्रकार से जरा यह कहिए तो कि तुम कला-शाला, नमूनों श्रीर वेष-भूषा के साधनों के बिना चित्र खींचो या पैसे-पैसे वाली तस्वीरें बनाश्रो तो वह फौरन श्रापको कहेगा कि यह तो कला की हत्या करना है। किसी संगीतज्ञ से यह कहिए कि हास- मोनियम बजा कर गाँव की स्त्रियों को गीत गाना सिखात्रों, किसी किव से यह कहिए कि वह इस तरह के काव्य उपन्यास श्रीर व्यंग लिखना छोड़ कर लोक-गीत बनाश्रो श्रीर ऐसी कहानियाँ लिखों, जो बिना पढ़े-लिखे लोगों की समम में श्रा सकें—फौरन ही वे कहेंगे कि श्राप पागल होगये हैं।

किन्तु क्या यह पागल होने से भी बदतर नहीं है कि जिन लोगों ने यह अभिवचन देकर अपने को अम-बन्धन से मुक्त कर लिया था कि वे उन लोगों के लिए आध्यात्मिक भोजन तैयार करेंगे कि जो उन्हें खिला-पिला रहे हैं, उनकं कपड़ों का प्रबन्ध कर रहे हैं वे लोग जीवन की सामग्री प्राप्त करके अपने अभिवचन को एकदम ही मुला बैठे। यहाँ तक कि आज वे यह समक्ष भी नहीं सकते कि अपने अन्नदाताओं और पोषकों के योग्य आध्यात्मिक भोजन क्या है और वह किस प्रकार तैयार किया जा सकता है। और यह वादा-खिलाफी—अपने अभिवचन को भूल जाना ही बे अपने लिए गौरव का कारण सममते हैं।

वे कहते हैं कि सभी कहीं ऐसा होता है। यदि सभी कहीं ऐसा होता है तो वह अन्यायपूर्ण और अनुचित है। और यह अन्यायपूर्ण उस समय तक कहा जायगा कि जब तक चतुर लोग अम-विभाग के बहाने लोगों को आध्यात्मक भोजन देने का मूठा बादा करके केवल उनकी मेहनत पर अपन जीवन को वितायेंगे १८४

#### चौतीसवा परिच्छंद

विज्ञान श्रौर कला के द्वारा लोगों की वास्तविक सेवा तभी हो सकेगी कि जब विज्ञान श्रौर कला के प्रोमी गाँव में जाकर गाँव के लोगों ही की तरह उनके बीच में रह कर श्रपनी वैज्ञानिक श्रौर कला सम्बन्धी सेवायें बिना किसी प्रकार के मुश्रावजे की इच्छा से खुशी-खुशी लोगों को श्रापित करेंगे श्रौर उनकी खीकृति श्रथवा श्रखीकृति भी बिलकुल उनकी मर्जी पर छोड़ देंगे।





समाज की बड़ी उन्नित की है, यह कहने के समान है कि पतवारों का उटपटांग सञ्चालन—जिससे वास्तव में घार पर बहनेवाली नौका की गित में बाधा पड़ती है—उस नौका की गित में सहायता दे रहा है, यह विज्ञान और कला का मतलब उन्हीं प्रष्टितयों से हो जो आजकल इस नाम से पुकारी जाती हैं। इससे तो प्रगित में केवल बाधा ही पड़ती है। यह नाममात्र का अम-विभाग कि जो दूसरों की मेहनत को जबरदस्ती हड़प कर जाना जायज बतलाता है और जो वैज्ञानिकों और कला-प्रेमियों के काम करने की पहली शर्त रहा करती है, वास्तव में मानवसमाज की प्रगित के सुस्त होने का मुख्य कारण रहा है और अब भी है।

## वेतीसवां परिच्छेद

इस बात का प्रमाण तो विज्ञान के इस इक्बाल में ही है कि विज्ञान और कला मेहनत-मजदूरी करनेवाले लोगों के लिए धन-विभाजन की अयोग्य पद्धति के कारण अप्राप्य है। और धन-विभाजन की पद्धति का यह अनीचित्य कला और विज्ञान की प्रगति से घटा नहीं उलटा बढ़ा ही है। यह कोई आश्चर्य करने की बात भी नहीं है, क्योंकि धन-विभाजन की यह अनुचित पद्धति उस अम-विभाग की ही बच्ची है जिसे वैज्ञानिक और कला-प्रमी अपने-अपने स्वार्थ के लिए अच्छा बताते हैं और उसका प्रचार करते हैं।

विज्ञान इघर तो यह दावा करता है कि श्रम-विभाग एक अपरिवर्तनीय नियम है और इघर यह भी मानता है कि इस समय जो घन-विभाजन की पद्धित है वह गलत श्रीर हानिकारी है। किन्तु वह भूल जाता है कि यह घन-विभाजन तो इसी श्रम-विभाग पर अवलिन्दत है और यह घोषित करता है कि उसकी प्रवृत्ति से, जो इस श्रम-विभाग को मानती है, सब कुछ ठीक हो जायगा श्रीर वह मनुष्य को सुख-शान्ति की श्रोर ले जायगी।

इसके तो यह अर्थ हुए कि आज जो लोग दूसरों के श्रम का उपभोग करते हैं वे दीर्घकाल तक और इससे कहीं बड़े पैमाने पर ऐसा ही करते रहें तो धन-विभाजन की यह गलत पद्धति अर्थात् दूसरों के श्रम का उपभोग करने की पद्धति दूर होजायगी। कुछ लोग हैं जो पानी के सतत बहनेवाले स्रोत पर खड़े हैं श्रीर वे उसे त्यासे श्रादमियों से दूर हटाने में मरागूल हैं श्रीर तिसपर यह कहते हैं कि 'हम इस पानी को पैदा करते हैं श्रीर शीघ ही उसकी इतनी प्रचुरता हो जायगी कि हरएक श्रादमीको इच्छानुसार मिलगा श्रीर फिर भी बच रहेगा।' श्रीर यह पानी जो बराबर बह रहा है श्रीर समस्त मानव मराइल को पोषित कर रहा है, श्रवश्य ही उन लोगों की प्रश्नित का परिणाम नहीं है, जो स्रोत के मुख पर खड़े हुए उसे एक दूसरी श्रोर बहाने की कोशिश कर रहे हैं। बिल्क वह तो उनकी प्रतिकृत प्रश्नियों के बावजूद भी बह-बहकर चारों श्रोर फैल रहा है।

एक सबे चर्च का श्रस्तित्व सदा रहा है, श्रर्थान् ऐसे लोग जो श्रपने युग की उच्चातिउच्च सत्य-धारणाश्रों से परस्पर मिले रहते हैं सदा ही पाये जाते हैं। किन्तु यह चर्च वास्तव में वह नहीं है जो श्रपने को चर्च के नाम से पुकारता है। इसी तरह सच्चे विज्ञान श्रीर सच्ची कला का श्रस्तित्व भी संसार में सदा रहा है, किन्तु यह विज्ञान वह नहीं है कि जो श्राज श्रपने को इन नामों से पुकारते हैं।

जो लोग श्रपने को विज्ञान श्रौर कला का प्रतिनिधि मानते हैं, सदा यह सममते हैं कि वे बहुत काम कर रहे हैं, उन्होंने बहुत कुछ किया है श्रौर निकट—भविष्य में वे कोई श्रत्यन्त १८८

# पैतीसवां परिच्छेद

श्राश्चर्यजनक आविष्कार करने ही वाले हैं और वे मान बैठते हैं कि विज्ञान और कला जो कुछ है वह सब उन्हों में है, इसके अलावा विज्ञान और कला जैसी कोई चीज ही नहीं है। पुराने जमाने से लेकर आजतक के सभी वैज्ञानिकों की यही धारणा रही है और हमारे वैज्ञानिक विज्ञान और कलामय कला के प्रतिनिधियों की भी यही धारणा है।





की अवहेलना करते हो। अर्थात् तुम अवहे-

लना करते हो उस चीज की कि जिससे मनुष्य जीवित है।'
मैं सदा यह बात सुनता हूँ। यही कहकर लोग मेरी बातों
को बिना उनपर कुछ गौर किये ही एक और टाल देते हैं।

भा जिला उनपर कुछ गार किय हा एक आर टाल दत है। 'वह तो विज्ञान और कला की अवहेलना करता है, वह मनुष्यों को फिर वहशी बनाना चाहता है, तब फिर क्यों हम

किन्तु यह अन्याय है। यही नहीं कि मैं विज्ञान श्रौर कला की अवहेलना नहीं करता, बल्कि सच्चे विज्ञान श्रौर सच्ची कला की खातिर ही मैं यह सब-कुछ लिखता श्रौर कहता हूँ। विज्ञान

उसकी बात सुनें या उससे बहस करें ?'

### **उत्तीसवां** परिष्छेद

को में उचित मानवीय प्रयुत्ति मानता हूँ श्रौर कला को उस प्रवृत्ति की श्रन्तः स्कूर्ति समक्ता हूँ श्रौर इनके नाम पर ही मैं श्राजकल के नामधारी विज्ञान श्रौर कला की श्रालोचना करता हूँ, ताकि मनुष्य उस जंगली श्रवस्था को न पहुँच जायँ कि जिधर को वे श्राजकल भूठी शिचा के कारण बड़ी तेजी से दौड़ रहे हैं।

विज्ञान और कला की मनुष्य को उतनी ही आवश्यकता है जिन्नी कि खाने और काहे की; बल्कि सच पूछिए तो वे इनसे भी क्यादा जहरी हैं। किन्तु वे जहरी इसलिए नहीं बन जाते कि इस लोग जिनको विज्ञान और कला मानते हैं उनको मानव-जीवन के लिए जहरी बताते हैं; बल्कि इसलिए कि वे वास्तव में मनुष्य के लिए आवश्यक हैं। यदि मैं घास को मनुष्य का खाना मानूँ और उसे मनुष्य के खान के लिए तैयार कहूँ, तो इससे घास मनुष्य का भोज्य नहीं हो सकती। मैं यह नहीं कह सकता— "तुम घास क्यों नहीं खाते, वह तो तुम्हारा आवश्यक भोजन है?' भोजन तो निस्सन्देह आवश्यक है, पर मैं जो कुछ दे रहा हूँ वह आयद भोजन ही नहीं है।

हमारे विज्ञान और हमारी कला के विषय में भी ऐसी ही मात हुई। हमें तो ऐसा मालूम होता है कि यदि हम किसी श्रीक सक्द के पीछे 'लाजी'-शास्त्र शब्द लगादें और उसे शास्त्र या विज्ञान कहने लग जायें तो वह अवस्य ही शास्त्र हो जायगा;

श्रीर श्रगर नग्न स्त्रियों के चित्र खींचने जैसी किसी श्राहलीलता को एक महत्त्रपूर्ण श्रीक नाम दे दें श्रीर उसे कला कहने लगें तो वस वह श्रश्लीलता भी कला वन जायगी।

किन्त हम चाहे कुछ ही क्यों न कहें, कीड़े गितने की, इस बात का विश्लेषण करने को कि आकारा-गंगा में क्या पदार्थ हैं. अप्सराओं तथा ऐतिहासिक पुरुषों और घटनाओं के चित्र खींचने तथा श्राख्यायिकायें श्रीर कवितायें लिखने की श्रपनी इन श्रनेक प्रवृत्तियों की हम अपने मुँह से चाहे कितनी ही तारीफ क्यों न करें श्रीर उन्हें कितने ही बड़ेनाम से क्यों न प्रकारें, मगर जबतक लोग अपनी मर्जी से उन्हें स्वीकार नहीं करते तबतक वे कजा या विज्ञान जैसी कोई भो चीज हो नहीं सकतीं। श्रीर श्राजकल लोगों ने न इन्हें स्वीकार किया है श्रौर न इन्हें सन्मान दिया है। यदि कुछ थोड़े ही लोगों को भोजन बनाने का अधिकार दिया जाय, श्रीर श्रन्य सब लोगों को बिलकुल मना कर दिया जाय. या इस काविल भी न रहने दिया जाय कि वे भोजन बना सकें, तो मैं दावे के साथ कह सकता हूँ कि भोजन की उत्कृष्टता में खराबी हो जायगी। यदि रूस के किसानों को भोजन बनाने का ठेका दे दिया जाय तो सिवा काली रोटी, क्वास, श्रालु श्रौर प्याज के कि जो उन्हें प्रिय तथा अनुकूल हैं और कोई चीज न बनाई जायगी। यही श्रवस्था मनुष्य की उन उञ्चातितव प्रवृत्तियों की 997

# इत्तोसवां परिच्छेद

होगी, जिन्हें हम विज्ञान श्रीर कला कहते हैं —यदि उनका ठेका किसी एक जाति-विशेष को दे दिया जाय। वस, श्रम्तर इतना ही है कि शारीरिक भोजन के सम्बन्ध में मूल प्रकृति से श्रधिक दूर नहीं जाया जा सकता। काली रोटी श्रीर प्याज़ यद्यपि श्रस्ता-दिष्ट हैं, मगर फिर भी खाये जा सकते हैं; किन्तु मानसिक भोजन में बहुत कुछ हेर-फेर हो सकता है। कुछ लोग दीर्घ-काल तक श्रनावश्यक या हानिकारक विषेला मानसिक भोजन कर सकते हैं। वे स्वयं श्रपने को धीरे-धीरे उसके जहरीले प्रभाव से मार सकते हैं श्रीर उसी तरह का मानसिक भोजन वे दूसरों को भी दे सकते हैं।

हम लोगों के साथ यही बात हुई; और वह इसलिए कि विज्ञान और कला आजकल किन्हीं विशिष्ट लोगों के हाथ में हैं। आज वह समस्त मानव-समाज की प्रवृत्ति नहीं है, जिसमें कोई भी अपवाद न हो और जिसमें प्रत्येक मनुष्य अपनी उत्कृष्ट शक्तियों को इन विद्याओं की आराधना के लिए खास तौर पर आर्पत कर देता है। आज तो वह एक छोटे-से समृह की प्रवृत्ति रह गई है, जिसने उसे अपना पेशा और अपनी वपौती समभ रक्ता है और जो अपने को वैज्ञानिक और कला-प्रेमी कह कर पुकारता है। इसीलिए उन्होंने कला और विज्ञान का अर्थही विलक्षल बदल डाला है और अपने कार्य की महत्ता को भुला १३

दिया है श्रीर कुछ निकम्मे मुफ्ताख़ोर श्रालसी जीवों का मनो-रखन करने श्रीर विना काम मुस्त पड़े रहने से जो जीवन नीरस श्रीर भार-स्वकृष मालूम होने लगता है उसका भार कम करने ही में वे श्रापनी सारी शक्ति खर्च कर रहे हैं।

मनुष्य का जबसे संसार में आविर्भाव हुआ है तबसे विज्ञान अपने स्पष्टतम और विशालतम अर्थ में सदा ही उसके पास रहा है। विज्ञान समस्त मानवीय ज्ञान का योग है और खरूप में सदा ही वह दुनिया में रहा है। उसके विना तो जीवन की कोई कल्पना ही नहीं की जा सकती और उसपर आक्रमण करने या उसकी रहा करने की जरूरत नहीं है।

किन्तु मुख्य बात यह है कि इस ज्ञान का चेत्र इतना विस्तीर्ण है, लोहे की प्राप्ति से लेकर तारों की गति सम्बन्धी ज्ञान तक नाना प्रकार की इतनी बातों का इसमें समावेश हो जाता है, कि यदि मनुष्यं के पास इस बात का निर्णय करने वाली कोई कसौटी न हुई कि कौन-सा ज्ञान अधिक उपयोगी श्रौर महत्वपूर्ण है श्रौर कौन-सा कम, तो ज्ञान की इन भूल-भुलैयों में मनुष्य के खोये जाने की पूरी सम्भावना है।

इसलिए मनुष्य की बड़ी से बड़ी बुद्धिमानी इसमें है कि बह एक ऐसी मार्ग-दर्शक कुँजी खोज निकाले, जिससे मानव ज्ञान की ठीक-ठीक आयोजना की जा सके और यह मालूम होता अरु

### कत्तीसवां परिच्छंद

रहे कि कौन-सी बात मनुष्य के लिए श्रधिक उपयोगी है और कौन-सी कम। मनुष्य का यही ज्ञान, जो शेष सब प्रकार के ज्ञानों को संचालित करता है, विशिष्ट-रूप में विज्ञान के नाम से पुकारा जाता है। ऐसा विज्ञान जबसे मनुष्य ने जंगली श्रवस्था के बाहर पैर रक्खा है तबसे बराबर मनुष्य के साथ रहा है। जबसे मनुष्य श्रस्तित्व में श्राया है तबसे प्रत्येक जाति के श्रन्दर ऐसे उपदेशक पैदा होते रहे हैं, जो इस विशिष्ट श्रर्थ में विज्ञान को बनाते रहे हैं—श्रर्थान उस विज्ञान को, जो यह बताता है कि मनुष्य के लिए क्या जानना सबसे श्रिधक जरूरी है।

इस विज्ञान का सदा यह उद्देश्य रहा है कि वह यह पता लगाये कि मनुष्य का भिवतव्य क्या है, अर्थात् यह मालूम करे कि व्यक्तिशः प्रत्येक मनुष्य का और सामृहिक रूप से समस्त मानव-समाज का वास्तविक कल्याण किस बात में है। इस विज्ञान के द्वारा यह मालूम होता रहा है कि दूसरे विज्ञानों और उनकी अन्तः स्मृति का कितना महत्व है। वे ज्ञान और कला, जो मनुष्य की भिवतव्यता से सम्बन्ध रखने वाले ज्ञान को सह-योग और सहायता देते हैं, लोगों की दृष्टि में ऊँचे और पिवत्र माने जाते हैं।

कन्फ्यूशियम, बुद्ध, मूसा, सुक्ररात, ईसा श्रीर सुहम्मद का ज्ञान इसी श्रेणी का था के अभाव में ही मिलेगी—बस, लोगों को किसी तरह मकान बनाने में लग जाना चाहिए। और इस "किसी तरह" को ही ये लोग खरा विज्ञान कहते हैं, जैसा कि पोप अपने को 'महापवित्र' की उपाधि से विभूषित करता था।

लोग प्रत्येक ज्ञान को, मनुष्य के कल्याण से सम्बन्ध रखने वाले अत्यन्त आवश्यक ज्ञान को, अखीकार करते हैं और ज्ञान के इस अखीकार को ही लोग विज्ञान कहते हैं। मनुष्य के प्रारंभ से लेकर अबतक प्रतिभाशाली लोग सदा पैदा होते रहे हैं, जिन्होंने अपनी बुद्धि और अन्तरात्मा की प्ररेग्ण से न केवल व्यक्तिगत प्रत्युत् मनुष्य-समाज के जीवनोहेश्य और भावी कल्याण के सम्बन्ध में बहुत कुछ सोचा-विचारा है। वह शक्ति कि जिसने मुक्ते पैदा किया है, मुक्ते और प्रत्येक मनुष्य से क्या चाहती है ? और व्यक्ति-गत तथा सार्वजनिक कल्याण के लिए मेरे मन में जो आकांचा है, उसे सन्तुष्ट करने के लिए मुक्ते क्या-क्या करना चाहिए ?

उन्होंने श्रपने मन से यह प्रश्न किया है—मैं किसी श्रपरिमेय श्रनन्त चीज का एक श्रंग हूँ; तब मेरे ही जैसे श्रन्य श्रंगों तथा उस श्रनन्त श्रपरिमेय के साथ श्रर्थात् श्रन्य मनुष्यों श्रोर श्रास्त्रला इह्यारह के साथ मेरा किस प्रकार का सम्बन्ध रहे ?

त्रौर अपनी बुद्धि और अन्तरात्मा की आवाज के अनुसार १९८

#### क्तीसवां परिच्छेद

द्योर पूर्ववर्ती लोग जो कुछ कह गये हैं उसको ध्यान में रख कर तथा ऐसे समकालीन लोगों की बातों का ख़याल करके कि जिन्होंने स्वयं इसी प्रकार के प्रश्नों पर विचार किया है, इन महान उप-देशकों ने कुछ निष्कर्ष निकाले हैं, जो बिलकुल सरल, स्पष्ट और सबको समभ में आने लायक हैं और जिनपर सदा अमल किया जा सकता है।

इस प्रकार के लोग पहली, दूसरी, तीसरी, सभी तरह की श्रीएयों के थे। दुनिया ऐसे आदिमयों से भरी हुई है। सभी मनुष्य अपन आपसे यह प्रश्न करते हैं कि मैं अपने व्यक्तिगत जीवन की आवश्यकताओं को बुद्धि और अन्तरात्मा के अनुकूल कैसे बनाऊँ कि जो समस्त मनुष्य-समाज के कल्याए की याचना करती हैं? और सभी लोगों के इस प्रकार के उद्योग में से धीरे-धीरे किन्तु निरन्तर नये-नये रूप बनते हैं, जो बुद्धि और अन्तरात्मा को इच्छाओं । अ धिकाधिक सन्तुष्ट करते हैं। किन्तु अचानक ही एक नये वर्ग के लोगों का आविर्भाव होता है, जो कहते हैं कि यह सब बाहियात खुराफात है, इसे छोड़ो, यह तो माने हुए सिद्धान्तों से निष्कर्ष निकालने की पद्धति है। हालां कि खीकत सिद्धान्तों से निष्कर्ष निकालने की पद्धति ( Deductive Method ) और निरीक्तए द्धारा नियम निर्माण करने की पद्धति ( Inductive Method ) इन दोनों में वास्तव में अन्तर क्या है,

यह आज तक कोई भी समक न सका।) धार्मिक तथा दार्शनिक युग की भी तो यही प्रवृत्ति थी!

श्रान्तरिक श्रनुभवों से जिस बात का ज्ञान होता है श्रौर मनुष्य श्रपने जीवन-धर्म के सम्बन्ध में जो एक-दूसरे से कहता है तथा सृष्टि के श्रारम्भ से श्रवतक के महान् पुरुषों ने जो कुछ इस विषय में किया है, वह सब व्यर्थ श्रौर निकम्मा है।

इस नवीन मत के श्रानुसार यह कहा जाता है—'तुम एक जीव-सृष्टि के परमाणु हो श्रीर तुम्हारी विचार-शक्ति के सामने प्रश्न यह है कि परमाणु की हैसियत से तुम्हारा क्या कर्तव्य है श्रीर इस बात का निर्माय करने के लिए तुम्हें बाहरी दुनिया का निरीक्षण करना चाहिए।'

यह बात कि तुम एक ऐसे परमाशु हो जो सोचता है, बोलता है, सममता है और दुःख का अनुभव करता है, और कि इसी-लिए तुम दूसरे ऐसे ही परमाशुओं से यह पृष्ठकर कि क्या वे भी तुम्हारी ही तरह दुःख या सुख अनुभव करते हैं, तुम यह निश्चय कर सकते हो कि तुम्हारे निजी अनुभव कहाँ तक ठीक हैं; तुम अपने पूर्ववर्ती बोलने-चालनेवाले, विचार करने तथा सुख-दुःख अनुभव करनेवाले परमाशुओं के अनुभव से लाभ उठा सकते हो, पूर्ववर्ती परमाशुओं ने अपने अनुभवों में जो लिखा उससे लाखों अन्य परमाशुओं का भी अनुभव मिलता है और २००

## छत्तीसवां परिच्छेद

वह तुम्हारे अपने अनुभव का भी समर्थन करता है; और कि तुम खुद एक जीवित-जागृत परमाण हो, जो सीधे, आन्तरिक अनुभव के द्वारा अपने व्यक्ति-गत प्रवृत्ति के औषित्य अथवा अनौचित्य का सदा विचार कर सकते हों—यह सब कुछ नहीं, यह भूठी और हानिकारक पद्धति हैं—यह हमें बताया जाता है।

सच्चा वैज्ञानिक ढंग यह है—यदि तुम जान्सा चाहते हो कि तुम्हारा व्यक्तिगत कर्तव्य क्या है, तुम्हारा भवितव्य और कल्याण कैसा है, और समस्त मानव-समाज तथा समस्त संसार की भावी स्थित क्या है, वो सबसे पहले तो तुम्हें यह करना चाहिए कि तुम अपनी बुद्धि और अन्तरात्मा की आवाज को सुनना और उसपर ध्यान देना छोड़ दो; मानव-समाज के महान उपदेशकों ने अपनी अन्तरात्मा और बुद्धि के सम्बन्ध में जो कुछ लिखा है उसपर विश्वास करना छोड़ दो; इन बातों को तुम बिलकुल वाहियात समभो और आरम्भ से प्रारम्भ करो।

श्रौर श्रारम्भ से प्रारम्भ करने के लिए तुम्हें एक खुर्द्वीन के द्वारा छोटे-छोटे कीड़ों के श्रणुश्रों की हरकतों को देखना चाहिए, या इससे भी सरल बात यह है कि निर्धान्त होने का सार्टीफिकेट जिन लोगों के पास है वे जो कुछ भी इन बातों के विषय में कहें उसे ठीक मान लो। श्रौर इन कीड़ों के श्रणुश्रों की हरकतों को देख कर, या दूसरों ने इस विषय में जो कुछ लिखा है उसे पढ़ कर, तुम्हें अपनी मानवी भावनाओं और कल्पनाओं की उनमें संस्थापना करके यह मालूम करना चाहिए कि उनकी क्या इच्छायें हैं, क्या भावनायें हैं, उनके विचार कैसे हैं, उनकी कल्पनायें और आदतें क्या हैं, और इन निरीच्चणों से (जिनके प्रत्येक शब्द में विचार या भाषा की कोई न कोई गलबी रहती हैं) दृष्टान्त के अनुसार तुम्हें यह निष्कर्ष निकालना चाहिए कि तुम्हारा और तुम्हारे जैसे अन्य परमाणुओं का भवितव्य क्या है।

तुम्हें अपने को सममने के लिए यह जरूरी है कि तुम न केवल कीड़ों का ही अध्ययन करो, जिन्हें कि तुम देख सकते हो; बल्कि न दिखाई देने वाले अणुओं का भी अध्ययन करो और एक जीव-सृष्टि में से दूसरी जीव-सृष्टि होने के विधान का अध्ययन करो, जिसे न तो तुमने, और न किसी दूसरे ने पहले कभी देखा है और जिसे निश्चय ही तुम कभी भी न देखोंगे।

कला के सम्बन्ध में भी यही बात है। जहाँ कहीं सच्चे विज्ञान का ऋस्तित्व रहा है, वह कला के द्वारा प्रदर्शित हुआ है। सदा से ही मनुष्य अपनी समस्त प्रवृत्तियों और भिन्नतापूर्ण ज्ञान-समूह में से मुख्य ज्ञान को अर्थात् मनुष्य के उद्देश्य और कल्याण सम्बन्धी ज्ञान को सदा अलग सममता है। और २०२

#### क्रत्तोसवां परिच्छेद

कला का विशिष्ट अर्थ यही रहा है कि वह इस कल्याणमय ज्ञान को प्रकाशित करे, उसे मूर्त्त-रूप प्रदान करे।

मानव-जीवन के आरम्भ-काल से ही सदा ऐसे मनुष्य होते रहे हैं, जो मानव-कल्याण और मानव-उद्देश्य सम्बन्धी झान के विषय में बहुत सजग और उत्सुक रहे हैं, जिन्होंने मूल उद्देश्यों से दूश ले जाने वाले भ्रम के साथ अपने संघर्ष की, संघर्ष में होने वाली यातनाओं को, धर्म की विजय के लिए हृद्य में उठाने वाली आशाओं और अधर्म की विजय से पैदा होने वाली निराशा की, तथा भावी कल्याण के विश्वास से पैदा होने वाले आनन्द की गाथायें गाई हैं, कविताओं में अंकित की हैं, या दूसरे ह्रपों में चित्रित की हैं।

मनुष्य का जबसे प्रारम्भ हुन्या है तबसे सच्ची कला का इसके सिवा और कोई उदेश्य नहीं रहा कि वह उस ज्ञान को प्रदर्शित करे, उसे पूरा करे, कि जो मानव-जीवन के उदेश्य और कल्याण से सम्बन्ध रखता है और ऐसी कला की मनुष्यों ने हमेशा कह की है। प्रारम्भ से लेकर आजतक कला ने सदा ही जीवन-सम्बन्धी उपदेशों का प्रचार करने अर्थात् धर्म की बातों को फैलाने ही का काम किया है और इसी तरह की कला को लोगों ने पसन्द किया है।

मानव-जीवन के उद्देश्य श्रीर उसके कल्याण से सम्बन्धः

रखने वाली विद्या के स्थान पर जबसे समस्त विश्व की बातों को मालूम करने की लालसा ने विज्ञान का नाम धारण कर आधि-पत्य जमाया है तभी से कला के उस रूप का लोप हो गया, जो कला का सच्चा स्वरूप था और जो मनुष्य-जीवन का आव-श्यक अंग था।

जबतक चर्च मनुष्य के भावी कल्याण का उपदेश देता रहा और कला धर्म की सेवा करती रही, तत्रतक वह सच्ची कला रही; किन्तु जबसे कला ने धर्म का साथ छोड़ा और विज्ञान की सेविका बनी, तथा विज्ञान को जैसा अच्छा लगे वैसा करना ग्रुरू किया, तब से कला अपना अर्थ खो बैठी। अब वह अपनी प्राचीन प्रतिष्ठा के आधार पर अपना हक बताया करे और यह बाहियात दावा करती फिरे, कि 'कला कलाके लिए हैं' परन्तु वास्तव में अब उसमें कुछ तथ्य रहा नहीं —अब तो वह एक बाजारू चीज रह गई है, जिसका काम यह ह कि वह लोगों को खुश करने के साधन जुटाया करे।

मूतकाल की श्रोर जब हम दृष्टि डालते हैं तो देखते हैं कि हजारों वर्षों में जाकर श्रौर लाखों-श्ररबों मनुष्यों में से कन्भ्यू-शियस, बुद्ध, स्पेलन, सुकरात, सुलेमान, होमर, ईसा श्रौर दाऊद जैसे थोड़े से व्यक्ति पैदा हुए हैं। सच्चे कला श्रौर विज्ञान-प्रेमी दुनिया में बहुत-कम पैदा होते हैं, हालां कि उनका जन्म किसी २०४

### छत्तीसवां परिच्छेद

जाति-विशेष में नहीं वरन् समस्त मानव-समाज में से हुआ करता है; और मनुष्य जो इन लोगों का इतना सम्मान करते आये हैं, यह भी अकारण ही नहीं है। किन्तु आज कहा जाता है कि कला और विज्ञान के इन प्राचीन और महान् प्रतिनिधियों की अब हमें जरूरत नहीं है।

श्रम-विभाग की कृपा से कला श्रीर विज्ञान के प्रतिनिधि श्रव तो बड़ी श्रासानी से पैदा किये जा सकते हैं और इस साल के भीतर हम इतनी श्रधिक संख्या में महान् कला-प्रेमी श्रीर वैज्ञा-निक पैदा कर लेंगे कि जितने समस्त मानव-मण्डल में सृष्टि के श्रादि से लेकर श्रवतक पैदा हुए । श्राजकल तो विद्वानों श्रीर कला-प्रेमियों का मानों कारखाना खुला हुश्रा है, जहाँ उन्नत साधनों द्वारा मनुष्य के लिए जितना श्राध्यात्मक भोजन चाहिए वह सारा का छारा तैयार कर लिया जाता है । श्रीर श्राध्यात्मिक भोजन इतने बड़े परिमाण में तैयार कर लिया गया है कि प्रत्यच्च प्राचीन धर्म-शिचकों की तो बात ही क्या, नवीन श्राच्यां को भी कभी याद करने की जरूरत न होगी । उनकी प्रवृत्ति तो धार्मिक तथा दार्शनिक युग की थी, इसलिए उसको नष्ट करना होगा । सच्ची मानसिक प्रवृत्ति तो लगभग ५० वर्ष पहले श्रारम्म हुई ।

श्रौर इन ५० वर्षों के भीतर हमने इतने सारे महापुरुष बना

हाले कि अकेले एक ही जर्मन विद्यालय में वे इतने हैं कि जितने समस्त संसार में अवतक पैदा नहीं हुए। विद्यार्थे भी हमने अनेकों खोज निकाली हैं। बस प्रीक शब्द के पीछे 'लांजी' और जोड़ दो और विषय को कुछ थोड़े से 'पैंरों' में विभक्त करके लिख दो कि विज्ञान तैयार हो गया। इस प्रकार हमने इतनी विद्यार्थे बना हाली हैं कि एक आदमी जन सबको सीख नहीं सकता। यही नहीं, उन सबके नाम तक याद करना उसके लिए बहुत कठिन हैं—इन नामों को ही यदि लिखा जाय तो उनसे एक कोष बन जाय और अभी आये दिन नई विद्यार्थे बनती ही रहती हैं।

इस विषय में तो हमारी स्थिति उस फिनिश अध्यापक की सी है, जिसने फ़ान्सीसी जमींदारों के लड़कों को फ़ान्सीसी सिखाने के बजाय फिनिश भाषा पढ़ाई। उसने लिखा था— पढ़ाया तो ख़ब, किन्तु खराबी एक यही थी कि उसको छोड़कर छौर कोई उस भाषा को नहीं समक सकता था। हमने सब चीजों का बहुत अच्छा अध्ययन किया है, किन्तु दु:ख है कि हमारे सिवा छौर कोई उन बातों को सममता नहीं और बाकी सब लोग उन्हें ज्यर्थ और वाहियात कहते हैं।

किन्तु इसका भी एक जवाब है। आज लोग वैज्ञानिक विज्ञान की उपयोगिता को सममते नहीं, क्योंकि अभी तक वे २०६

#### **छत्तीसवौँ परिच्छेद**

धार्मिक युग के प्रभाव में हैं—वहीं वाहियात युग कि जिसमें समस्त यहूदी, ईसाई, भारतीय श्रांर प्रीक लोग श्रपने-श्रपने महान् उपदेशकों द्वारा बताई हुई बातों को समभ लिया करते थे।

खैर, कारण कुछ भी हो, बात यह है कि विज्ञान श्रीर कला का श्रस्तित्व मनुष्य-समाज में सदा रहा है श्रीर जब वे श्रपने सच्चे स्वरूप में मौजूद थे तब वे मनुष्यों के लिए श्राव-श्यक थे श्रीर लोग उन्हें समक्त भी लेते थे।

हम लोग किसी ऐसी चीज़ के पीछे पड़े हुए हैं, जिसे हम विज्ञान खौर कला कहते हैं; किन्तु स्थिति यह है कि हम जो कुछ कर रहे हैं, उसकी न तो लोगों को जरूरत है और न वे उसे समक्त ही सकते हैं। इसलिए हमें अपनी कृतियों को कला खौर विज्ञान के नाम से पुकारने का कोई हक नहीं है।





कि न्तु मुक्तसे कहा जाता है—तुमतो कला और विज्ञान की एक और ही संकुचित-सी व्याख्या करते हो,

जो विज्ञान को स्वीकृत नहीं हो सकती । किन्तु तुम्हारी इस व्याख्या के अनुसार भी यह उसके अन्तर्गत है और तुम्हारे इतना कहने-सुनने के बावजूद गैलीलियो, त्रूनो, होमर, माइकेल, एन्जिलो, बीथोवन, वाग्नेर और अन्य इससे छोटी श्रेगी के विद्वानों और कला-कोविदों की कृतियाँ तो मौजूद हैं ही । इन लोगों ने अपना समस्त जीवन कला और विज्ञान की सेवा में अपित कर दिया।

प्रायः यह वात इसिलए कही जाती है कि पुराने विद्वानों की सेवा को आजकल के लोगों की प्रवृत्ति के साथ सम्बन्धित किया २०८

## सैंतीसवाँ परिच्छेद

जा संबे—हालाँ कि वैसे इन पुराने विद्वानों को सद्या वैज्ञानिक और कलाविज्ञ नहीं मानते हैं। और यह बात कहते समय ऐसा मालूम होता है कि वे उस अम-विभाग को भुलाने की कोशिश करते हैं कि जिसके कारण विज्ञान और कला को आजकल एक विशिष्ट स्थान प्राप्त है।

पहली बात तो यह है कि प्राचीन और अर्वाचीन वैज्ञानिकों तथा कलाविज्ञों में एकात्म्य स्थापित करना सम्भव नहीं; क्योंकि इन दोनों में वैसा ही अन्तर है, जैसा कि प्राथमिक क्रिश्चियनों के पित्र जीवन में और पोप लोगों के जीवन में असामञ्जस्य रहा है। गैलिलियो, शेक्सपीयर और बीथोवन जैसे लोगों की प्रवृत्ति में और टिन्डल, धुगो और वाग्नर जैसे लोगों की प्रवृत्ति में कोई समानता नहीं है। जिस प्रकार प्रारम्भ काल के क्रिश्चियन पादियों ने पोप लोगों से किसी प्रकार का सम्बन्ध मानने से इन्कार कर, दिया था वैसेही प्राचीन वैज्ञानिक आधुनिक काल के वैज्ञानिकों से सम्बन्ध रखने से इन्कार कर देते।

दूसरे विज्ञान और कला जो अपनी महत्ता का बखान करते हैं उससे ही उनके काम को जाँचने के लिए एक कसौटी बन जाती है, जिससे हम आसानी से मालूम कर सकते हैं कि वे अपने कर्राव्य को पूरा करते हैं या नहीं। इसलिए हम यों ही बिना किसी प्रमाण के ही नहीं बल्कि उनकी ही बताई हुई कसौटी पर कस कर यह कहते हैं कि वह वृत्ति जो श्रापने को विज्ञान श्रीर कला के नाम से पुकारती है वास्तव में इस नाम से पुकारी जाने की श्राधिकारिणी है कि नहीं ?

पुराने जमाने में मिश्र श्रौर युनान देश के पुरोहित कुछ रहस्य-भरी बातें किया करते थे. जो उनके सिवा श्रीर किसी को नहीं मालूम होती थीं, श्रौर कहते थे कि इन रहस्यमयी क्रियाश्रों में कला श्रीर विज्ञान सम्मिलित हैं। वे यह भी कहते थे कि यह लोगों के बड़े लाभ की चीज है। मगर उनके ऐसा कहने से हम उस विज्ञान की वास्तविकता का निर्णय नहीं कर सकते थे. क्योंकि वे खुद ही उसे अप्राकृतिक और दैवा विभूति बताते थे। किन्त अब तो विज्ञान की एक स्पष्ट कसौटी बन गई है, जिसमें देवी अप्राकृतिक तत्त्व के लिए कोई स्थान ही नहीं है। विज्ञान और कला यह कहते हैं कि मनुष्य-समाज अथवा समस्त मानव-मगडल के कल्याग के लिए मन्द्रिय की मानसिक प्रवृत्ति का संचालन-भार उन्होंने अपने ऊपर लिया है। अतएव यह निश्चित हो जाता है कि हम उसी प्रवृत्ति को विज्ञान श्रीर कला कह सकते हैं कि जिसका उद्देश्य मानव-समाज का कल्याए करना हो। इसलिए ये समस्त विद्वान महानुभाव जो राजकीय द्राह-विधान तथा अन्तर्राष्ट्रीय नियम बनाते हैं, जो नई बन्दुकों तोपों तथा दसरे शस्त्रों का आविष्कार करते हैं, या जो उन्मादक नाटक. 210:

#### सँतीसवां परिष्छंद

चपन्यास तथा कितायें लिखते हैं, अपने को भले ही किसी नाम से पुकारें; किन्तु हम तो इन सब बातों को विज्ञान या कला की कृतियाँ नहीं कह सकते। क्योंकि इन बातों का लक्ष्य मानव-समाज का कल्याण नहीं है उलटे ये चीजें मनुष्यों को हानि पहुँ-चाती हैं श्रीर प्रायः इसी काम में लाई जाती हैं।

इसी प्रकार वे लोग जो अपना सारा जीवनसूक्ष्म-दर्शक यंत्र द्वारा दिखाई देने वाले जन्तुओं का तथा दूरदर्शक यंत्रों द्वारा तारों की रचना श्रादि का अध्ययन करते हैं, और जो विद्वान अध्यवसाय-पूर्वक प्राचीन पदार्थों की शोध करके ऐतिहासिक उपन्यासों, चित्रों, गीतों तथा काव्यों की रचना करते हैं, वे अपने को कोई ही नाम क्यों न दे और कितने ही उत्साही क्यों न हों, अपनी ही की हुई विज्ञान की व्याख्या के अनुसार विज्ञान या कला-सेवी नहीं कहला सकते । क्योंकि एक तो उनकी प्रवृत्ति, जो यह कहती है कि विज्ञान विज्ञान के लिए और कला कला के लिए है, मनुष्य के कल्याण को लक्ष्य में नहीं रखती है और दूसरे हम इन प्रवृत्तियों द्वारा समाज अथवा समस्त मानव-मण्डल का कोई कल्याण होते हुए नहीं देखते ।

उनकी प्रवृत्तियों से कभी-कभी कोई बात किन्हीं के लिए उपयोगी या रुचिकर निकल त्र्याती है तो इसीसे हम उनको विज्ञान या कला का सेवक नहीं कह सकते, क्योंकि खुद उनकी ही व्याख्या के अनुसार उपयोगिता के लिए तो विज्ञान या कला में स्थान है ही नहीं। विज्ञान और कला की जो वैज्ञानिक व्याख्या की गई है वह नो ठीक है; किन्तु दुर्भाग्यवश आधुनिक विज्ञान और कला की प्रवृत्ति उनके अन्दर नहीं आती। कुछ लोग तो हानिकारक चीजें बनाते हैं, कुछ उपयोगिताहीन और कुछ केवल अमीरों के मनोविनोद की वस्तुयें निर्भाण करते हैं। ये सभी लोग बहुत भले आदमी हो सकते हैं; किन्तु वे उस काम को पूरा नहीं करते, जिसका उन्होंने अपनी ही बनाई हुई व्याख्या के अनुसार जिम्मा ले रक्खा है। अतएव विज्ञान और कला का सेवक कहलाने का बस उतना ही अधिकार है, जितना कि अपना कर्तव्य पालन न करने वाले आधुनिक पुरोहितों को ईश्वरोय ज्ञान का अवतार और सत्य का प्रचारक कहलाना हो सकता है।

आधुनिक विज्ञान और कला के लेखकों ने अपना कर्तव्य पूरा क्यों नहीं किया और आगे क्यों नहीं कर सकते, यह सममना मुश्किल नहीं है। पूरा न करने का कारण यह है कि उन्होंने कर्तव्य को हक बना लिया है। वैज्ञानिक और कला-मय कृतियाँ सफल तभी होती हैं कि जब वे अपने अधिकारों को भूल कर केवल अपने कर्तव्यों को याद रखती हैं। मानव-समाज इस अवृत्ति की जो इतनी क्षद्र करता है वह केवल इसलिए कि उसमें खार्थत्याग की भावना का प्राधान्य है।

#### सैंतीसवां परिच्छेद

यदि वास्तव में मनुष्य मानसिक श्रम के द्वारा सेवा करने का निश्चय करे, तो उसे इस सेवा के करने में दु:ख उठाना ही पड़ेगा; क्योंकि केवल दु:खों की श्रनुमूति के द्वारा ही श्रात्मिक फल मिलता है। श्रात्म-त्याग श्रीर कष्ट तो कलाविज्ञ तथा विचारक के भाग्य में बदे हैं, क्योंकि मनुष्यमात्र का कल्याण करना उनका श्रोय है।

एक विचारक श्रोर कला-िशय मनुष्य ऊँचे श्रीर सुरिच्नित स्थान पर जाकर नहीं बैठता, जैसा कि इम लोग प्रायः समम्भ बैठते हैं; वह तो लोगों के साथ रहकर उनके दुःखों में शरीक होता है, ता कि वह उन्हें शान्ति दे सके या मुक्ति का मार्ग बता सके। उसके कष्ट का एक कारण यह भी है कि वह हमेशा चिन्तातुर श्रोर उद्विग्न रहता है। वह सोचता है, श्रवतक तो उसे वह मार्ग खोज निकालना चाहिए था कि जिससे इन दुःखी प्राणियों को जो इतना कष्ट उठाना पड़ता है वह दूर होकर उन्हें सुख-शान्ति मिल सके; किन्तु उसने न तो श्रभी वह मार्ग ढूँढ पाया है श्रोर न श्रभी वह लोगों को छुछ बता ही सका है श्रीर कौन जाने कल क्या हो, कल तक वह जीवित भी रहेगा या नहीं। इस प्रकार की सात्विक श्रीर कर्तव्यामिमृत चिन्ता तो विचारक श्रीर उद्घारक का दाय भाग ही है। कला के सच्चे सेवक के भाग्य में भी क्यथा श्रीर खार्थ-त्याग ही लिखा रहता है।

वह आदमी कि जो किसीबड़े कालेज या ऐसे विश्वविद्यालय में पढ़कर निकला है कि जहाँ विद्वानों स्त्रौर कलाकारों को बनाया जाता है ( हालाँ कि वस्तुतः वहाँ कला और विज्ञान की हत्या करने वाले ही पैदा किये जाते हैं) श्रौर जिसको डिप्लोमा के साथ ही कोई पदवी और अच्छा वेतन मिलता है, वह कभी विचारक या कलाकार नहीं बन सकता। सचा विचारक या कला-प्रेमी तो वह हैं जो जान-बूम कर विचारक बनने नहीं जाता और उसका वश चले तो वह किसी से कुछ न कहे-सुने किन्तु अपनी आन्त-रिक प्रेरणा और मनुष्यों के दु:खों के कारण उससे चुप रहा ही नहीं जाता श्रीर इसीलिए वह मनुष्य के कल्यागा की बात सोचता है और सोच कर लोगों में उसका प्रचार करता है।

विचारक और कला-प्रेमी मोटे-ताजे और मदमस्त लोग तो कभी हो ही नहीं सकते । इसमें शक नहीं कि आत्मिक और मान-सिक प्रवृत्तियाँ और उनका प्रदर्शन मनुष्य के लिए आवश्यक हैं: किन्तु वह मनुष्य के जितने काम हैं उन सबमें श्रिधिक कठिन काम है-वास्तव में तलवार की धार पर चलने के समान है।

उसका एक निश्चित गुरा तो स्वार्थःयाग की भावना है, जो मनुष्य की अपनी आन्तरिक शक्ति को मनुष्य-मात्र के कल्याग के लिए लगा देने के लिए प्रेरित करती है और इसीमें मर-खप जाने के लिए उसे तैयार कर देती है। संसार के कीड़ों की गणना 815

## सैंतीसवां परिच्छेद

करना, सूर्य के घड़वों को देखना, उपन्यास और गीत लिखना आदि काम तो बिना किसी अन्य को आन्तरिक वेदना के भी हो सकते हैं। किन्तु मनुष्य का कल्याण किसमें है, यह बात बिना खार्थत्याग के नहीं बताई जा सकती, क्योंकि मनुष्य का कल्याण तो खार्थ-त्याग और दूसरों की सेवा करने ही में है। इस तथ्य की बात को लोगों के दिलों में उपदेशों अथवा कला-मयी कृतियों द्वारा वही बिठा सकता है कि जो खार्य खुदी को मिटाने में समर्थ हुआ है।

चर्च की पवित्रता उस समय तक बनी रही, जबतक उसके आवार्यों ने धैर्य-पूर्वक दु:खों को सहन किया; किन्तु ज्योंही वे खाने-पीने और मजे उड़ाने के फेर में पड़े, त्यों ही उनकी शिच्नण-शिक का खात्मा हो गया। लोग कहते हैं, 'पहले धर्माचार्य लोग सोने के होते थे और उनके कमराइस्त लकड़ी के, किन्तु अब कमराइस्त सोने के होते हैं और धर्माचार्य लकड़ी के।' ईसामसीह ने सूली पर जान दी, यह निर्धिक बात न थी। इसमें एक तथ्य है और आज भी उसो तथ्य के बल आत्म-त्याग और कष्ट-सहन की शिक्त संसार की समस्त चीजों पर विजय शाप्त करती है।

श्राजकल के विज्ञान श्रीर कला को तो किसी बात की कमी नहीं है, फिर भी हरएक श्रादमी यही सोचता है कि इनके लिए श्रीर क्या क्या सुविधायें दी जा सकती हैं—श्रर्थात् उनके

लिए मनुष्यों की सेवा कर सकना एकदम ही अशक्य बनाने का अनजान में आयोजन किया जाता है। सबे विज्ञान और सच्ची कला के दो निस्सन्दिग्ध लच्च एहोते हैं—एक तो आन्तरिक और वह यह कि विज्ञान या कला का सेवक अपने काम को लोभ की दृष्टि से नहीं प्रत्युत् आत्मन्त्याग के भाव से करता है; दूसरा लच्च बाह्य होता है और वह यह कि उसकी बनाई हुई चीजें उन लोगों की समम में आती हैं और उन्हें उपयोगी मालूम पड़ती हैं कि जिनके कायदे के लिए वह काम कर रहा है।

मनुष्य जिसे अपना भिवतव्य और कल्याण मानता है, जसकी शिचा देना विज्ञान का काम होगा और उस शिचा की अभिव्यक्ति रहेगी कला के हाथ में। सोलन और कन्प्यूशियस, मूसा और ईसा के उपदेश ही सच्चे विज्ञान हैं, और एथेन्स के बने हुए सुन्दर मन्दिर, दाउद के कीर्तन और मिन्दरों की पूजा कला की बातें हैं। किन्तु पदार्थों का चौथा परिमाण (Fourth Dimension of the matter) मालूम करना, या जिन तत्त्वों से पदार्थ बने हैं उनका कोष्टक बनाना तथा इस प्रकार की बातें न कभी विज्ञान समभी गई हैं, और न आगे कभी समभी जा सकेंगी।

हमारे ज़माने में सच्चे विज्ञान की जगह तो धर्म-रूढ़ियों श्रीर-क़ायदे-क़ान्नों ने लेली है श्रीर कला का स्थान चर्च श्रीर राजकीय शिष्टाचारों ने अपहरण कर रक्खा है. जिनमें न तो कोई विश्वास रखता है और न जिनपर कोई गम्भीरता—पूर्वक विचार करता है। हम आज जिसे विज्ञान और कला कहते हैं, वे तो वास्तव में कुछ भालसी दिमारों और निकम्भी भावनाओं की उपज हैं, जिनका उद्देश्य केवल यह है कि दूसरों के दिमारों और भावों पर भी वैसा ही असर डाला जाय - साधारण लोगों के लिए वे बिलकुल अर्थहीन और निकम्भी चीजें हैं, क्योंकि वे उनके कल्याण को लक्ष्य में रख कर नहीं बनाई गई हैं।

पूर्व-काल का जहाँतक इतिहास हमें मिलता है वहाँ तक तो ऐसा मालूम पड़ता है कि प्रत्यंक युग में कुछ ऐसे असत्य सिद्धांतों का दौरदौरा रहा है, जो अपने को विज्ञान जैसे महान नाम से पुकारते थे किन्तु जिन्होंने जीवन के वास्तविक अर्थ को कभी प्रस्कुटित तो किया नहीं उलटे उसे लोगों की नजरों से छिपाया है। पुराने जमाने से लेकर अवतक यही स्थिति रही है—मिश्रियों में, हिन्दुओं में, चीनियों में, और कुछ हद तक युनानियों में भी हम यह बात पाते हैं। किन्तु कैसा सौभाग्य है हम लोगों का, कि हम एक ऐसे विचित्र समय में रह रहें हैं कि जब वह मानसिक प्रवृत्ति जो अपने को विज्ञान के नाम से पुकारती है, उन पुरानी भूलों से रहित है; इतना ही नहीं हमें यह विश्वास दिलाया जाता है कि वह अभी उन्नति के प्रथपर अधसर होती है। किन्तु

इस विशेष सौभाग्य का कारण क्या यह नहीं है कि मनुष्य अपनी बुराइयों को आज नहीं देख सकता या देखना ही नहीं चाहता ? जब प्राचीनकालीन धर्मशास्त्रियों और मिश्र के रहस्यवादी पुरोहितों तथा अनेक अन्य पन्थों के विज्ञान में शब्दाडम्बर के सिवा कुछ नहीं रहा,तो हमीं इतने अधिक सौभाग्यशाली कैसे हो सकते हैं ? प्राचीन और अर्वाचीन कालके लच्चण तो बिलकुल एकसे हैं। आज भी वही धमएड और अन्ध-विश्वास है कि

प्रकास हैं। श्राज भी वही घमएड श्रोर श्रन्ध-विश्वास है कि केवल हमीं लोग सम्बे रास्ते पर हैं श्रोर कि सम्बे झान का प्रारम्भ हमने किया है, भविष्य के सम्बन्ध में वैसी ही श्राशायें भी हैं कि हम लोग शीच ही कोई श्रत्वन्त श्राश्चर्यजनक श्राविष्कार करने जा रहे हैं श्रोर हमारी इस महान भूल को सिद्ध करने वाली बातें भी पहले ही जैसी मौजूद हैं श्रोर वह यह कि हमारा वह सारा झान केवल हमीं तक सीमित होकर रह गया है, सर्व-साधारण लोग न तो उसे समभते हैं, न उनकी उसमें सहानुभूति है, वे न तो उसे स्वीकार करते हैं श्रोर न उन्हें उसकी जरूरत ही है। हमारी यह स्थिति बड़ी ही कठिन है, इसमें सन्देह नहीं पर; यह श्रच्छा है कि हम उसे उसके श्रमली रूप में समभ लें।

समय आ गया कि हम होश में आयँ और जरा अपनी ओर देखें। सच पूछो तो हम लोग उन्हीं फैरिसी तथा धर्मान्य अधि-कारियों की भांति हैं, जो मूसा की गद्दी पर बैठे हैं और खर्ग की २१८

#### संतीसवां परिच्छेद

कुंजी अपने हाथ में रखते हुए भी नतो स्वयं स्वर्ग में प्रवेश करते हैं, न दूसरों को प्रवेश करने देते हैं।

श्राज हम लोग जो विज्ञान और कला के पंडे और पुरोहित बने बैठे हैं वास्तव में सबसे बड़े घोखेबाज़ हैं श्रीर हमें श्रपने इस प्रतिष्ठित पद पर बैठने का उससे भी कम श्रधिकार है, जितना कि महाचालाक और दुराचारी पुरोहित या पोप को इससे पहले कभी था।

इस प्रतिष्ठित पद पर आरुद होने का हमारे पास कोई कारण नहीं है। हमने घोखे से इस पद को हिथयाया। और आज घोखेबाज़ी से ही हम उस पर अधिकारुद हैं। पुराने जमाने के पोप और पादरी लोग चाहे कितने ही अनाचारी और पितत क्यों न रहे हों, किन्तु फिर भी उन्हें अपने पद पर बैठने का अधिकार था, क्योंकि वे दिखावटी तौर पर ही सही, यह कहते तो थे कि वे लोगों को जीवन और मुक्ति की शिचा देते हैं। किन्तु हम लोग जिन्होंने उन्हें उखाड़ कर फेंक दिया और दुनिया को यह दिखलाया कि वे घोखेबाज हैं, आज खुद भी वैसे ही बन गये हैं। हमने शिच्चक का स्थान तो प्रहण कर लिया, किन्तु उनको जीवन और मुक्ति की शिचा नहीं देते; इतना ही नहीं हम तो यह भी कहते हैं कि उन्हें यह सब सीखने की कोई जरूरत नहीं। हम लोगों का खून चूस कर पीते हैं और अपने बचों को

पढ़ाते हैं प्रीक और लेटिन का व्याकरण, ताकि आगे चलकर वे भी हमारे ही जैसा निकम्मा और रक्त-शोषक जीवन विताना सीखें।

हम कहते हैं कि संसार में जाति-भेद है और हम उसे दूर करेंगे। किन्तु इस बात के क्या अर्थ हैं कि कुछ लोग और उनके बाल-बच्चे तो काम करते हैं और दूसरे लोग तथा उनके बाल-बच्चे काम न करके मौज किया करते हैं ?

किसी ऐसे हिन्दू को जो हमारी भाषाओं से अनिभन्न हो बताश्रो और उसे कई पीढ़ियों का रूसी तथा यूरोपियन जीवन दिखाश्रो तो वह तुरन्त ही दो विभिन्न और स्पष्ट जातियों के अस्तित्व को देख लेगा—एक काम करने वाले लोगों की जाति और दूसरी काम न करनेवाले लोगों की जाति अपने देश की ही तरह यहाँ भी पायगा। जैसा उसके देश में होता है वैसेही यहाँ भी काम न करने का अधिकार एक विशिष्ट संस्कार द्वारा प्राप्त किया जाता है, जिसे हम लोग विज्ञान और कला यासाधारणतः शिचा के नाम से पुकारते हैं।

यह उसी शिचा का और उसके द्वारा होने वाले बुद्धि-भ्रम का परिणाम है कि हमपर आज यह अजीव बेवकूकी सवार हुई है कि जिसके कारण हम उन बातों को भी नहीं देख पाते कि जो बिलकुल स्पष्ट और निस्सन्दिस्थ हैं। हम अपने भाइयों का २२०

#### सँतीसवां परिच्छेद

खून थी रहे हैं किन्तु फिर भी हम अपने को क्रिश्चियन, दयाछ, शिचित और विलक्कल प्रामाणिक पा रहे हैं।

#### नार

- १. गैलि। सियो यह इटली देश का प्रसिद्ध खगोलवेत्ता हुआ है है टेलेक्कोप-दूरदर्शक यंत्र इसीने पहले-पहल बनाया, जिसके द्वारा खगोल-सम्बन्धी कई बातें माल्यम हुई पृथ्वी सूर्य के चारों ओर घूमती है, ऐसा प्रतिपादन करने के कारण ईसाई पादिरयों ने उसे बहुत तंग किया था, क्यों कि यह बाइबल के सिद्धान्त के विरुद्ध था।
- ने. ब्रुनो—इटली का एक तस्ववेता । यूरोप के पुनरुजीवन (Renaissance) युग का ज़बरदस्त दार्शनिक था। अपने सिद्धान्तों का निर्मीकतापूर्वक प्रतिपादन करने के कारण लोगों ने उसे ज़ाहिर- ज़हर में जला कर मार डाला।
- माइकेल एडजीलो—इटली का मशहूर शिल्पो और चित्रकार,
   किसने रोम और फ्लारेन्स के मन्दिरों को सजाया था।
- थे. बीथोवन-जर्मनी में पैदा हुआ। यह एक ज़बरदस्त संगीता-चार्य हुआ है। यूरोप में इसके गीत बहुत छोकप्रिय हैं।
  - ४. वाग्नेर-यह भी एक मशहूर संगीतशास्त्री हुआ है।
- ६. टिण्डल-प्रकाश, स्वर, गली, इन वैज्ञानिक विषयों पर उसने प्रन्थ लिखे । जुम्बक के सम्बन्ध में भी उसकी शोध बहुमृल्य थी।
- ७. विकटर झूगो—यह फ्रान्स का महान् किन और नाटक तथा उपन्यास-छेखक हुआ है, जिसका एकाध उपन्यास हिन्दी में भी अनुवान दित होकर प्रकाशित हुआ है।



# व क्या करें ? हमें करना क्या चाहिए ?

यह प्रश्न इस बात को तो कृबूल कर ही लेता है

कि हमारा जीवन ख़राब और अन्याय-पूर्ण है, पर साथही यह भी सङ्केत कर देता है कि उसे परिवर्तित करने की कोई सम्भा-वना नहीं है। यह प्रश्न में हर जगह सुनता हूँ और इसीलिए मैंने

अपने इस प्रन्थ का नाम भी यही रखना पसन्द किया है। मैं अपनी व्यथा व अपनी खोज और इस प्रश्न का जो उत्तर

मैंने सोचा, वह सब लिख चुका हूँ।

में भी श्रन्य मनुष्यों ही की तरह एक मनुष्य हूँ। श्रौर यदि में श्रपने समाज श्रौर श्रपनी श्रेणी के सामान्य लोगों से श्रपने में कोई विशेषता देखता हूँ तो यही कि अन्य लोगों की श्रपेचा २३२

# अड्तीसवां परिच्छेद

मैंने समाज की इस कुव्यवस्था में अधिक भाग लिया है, अधिक लाभ उठाया है, और इसके लिए प्रचलित मत के लोगों ने मेरी अधिक प्रशंसा की है और इसीलिए में अपने का अपने अन्य अधिकांश आदिमियों की अपेत्ता अधिक पतित और सद्मार्ग से बहका हुआ मानता हूँ।

श्रतः मैं यह मानता हूँ कि उक्त प्रश्न का जो उत्तर मैंने श्रपने लिए खोजा है वह उन सभी लोगों के लिए कारश्रामद होगा कि जो ईमानदारी के साथ श्रपने मन से यह प्रश्न करेंगे कि क्या करें ? पहले तो मैं इस प्रश्न का उत्तर देता हूँ श्रीर वह यह कि मुन्ने किहए कि मैं न तो दूसरों का घोखा देता हूँ श्रीर न श्रपने को, श्रीर कि मुन्ने सत्य से हरना नहीं चाहिए—किर उसका परिणाम चाहे कुछ ही क्यों न हो। दूसरों को घोखा देने के क्या श्रर्थ हैं, यह हम सब लोग जानते हैं, लेकिन किर भी हम सुबह से लेकर शाम तक वे घोखेबाज़ी का व्यापार करते रहते हैं—'घर नहीं हैं' जब हम घर पर होते हैं, 'बहुत खुश हुआ' जब बिलकुल ही खुशी नहीं हैं 'माननीय' जब दिल में मान का कोई भाव नहीं हैं, 'मेरे पास रुपया नहीं हैं' जब कि हमारे पास रुपया होता है। इसी तरह की अनेकों बातें हम रोजमर्रा के व्यवहार में करते हैं।

दूसरों को धोखा देना खास कर एक विशेष प्रकार का मूठा ज्यवहार करना हम बुरा सममते हैं; किन्तु अपने को घोखा देते हुए हम नहीं डरते। पर सच्ची बात तो यह है कि दूसरे के साथ कैसा भी भूठ क्यों न बोला गया हो, परिणाम को देखते हुए वह उस भूठ के मुकाबले में कुछ भी नहीं है कि जिससे हम अपनी अन्तरात्मा को भुठलाते हैं, बहकाते हैं, और जिसके अनुसार आज हम अपने जीवन को डाल रहे हैं। बस, हमें इसी भूठ से, इसी आत्म-वश्वनामय जीवन से बचना चाहिए, यदि हम 'क्या करें?' प्रश्न का उत्तर देने के योग्य बनना चाहते हैं।

सच पूछो तो में इस प्रश्न का उत्तर दे ही कैसे सकता हूँ, जब कि में जो कुछ करता हूँ वह और मेरा सारा जीवन असत्य के आधार पर बना हुआ है और जब कि में बड़ी चतुरता के साथ अपने और दूसरों के सामने उसे सत्य के नाम से घोषित करता हूँ। मुठ न बोलने के मानी तब तो यह हुए कि सत्य से मय न किया जाय और विवेक तथा अन्तरात्मा के जो निष्कर्ष होते हैं उन्हें अपने से छिपाने के लिए न तो में ख्यं बहाने बनाऊँ और न इस सम्बन्ध में दूसरों के द्वारा निकाल हुए बहानों को स्वीकार कहाँ। सारी परिस्थित प्रतिकृत हो उठे, पास-पड़ोस के सब लोग विरुद्ध हो जायँ, तब भी भयभीत न होऊँ और विवेक और अन्तरात्मा के साथ, समस्त ससार द्वारा परित्यक्त तथा तिरस्कृत होने पर भी, अकेला डटा रहूँ; उस स्थिति को सोच कर विचलति न होऊँ कि जहाँ सत्य और अन्तरात्मा का अनुसरण, करने विश्व

# अड्तीसवां परिच्छेद

से में पहुँचूँगा, क्योंकि वह स्थिति चाहे कितनी ही भयानक क्यों न हों, श्रासत्य श्रीर थोखे पर बनी हुई स्थिति से तो वह किसी भी हालत में बुरी नहीं हो सकती।

इम लोग जो मानसिक श्रम करने का अधिकार प्राप्त करते हैं उनके लिए मूठ से बचने के अर्थ यह हैं कि वे सत्य से भयभीत न हों। हमारे उपर शायद इतना अधिक ऋण है कि हम उस सबको कभी प्रदान न कर सकेंगे; किन्तु हम कितने ही ऋण-पस्त क्यों न हों, हमें ऋण की सूची तो बनानी ही चाहिए; हम कितनी ही दूर बहक कर रालत रास्ते पर क्यों न चले गये हों, फिर भी इस प्रकार भटकते रहने से वापस आना ही अधिक अच्छा है।

अपने साथियों के साथ मुठ बोलना सदाही हानिकारी है। असत्य की अपेत्ता सत्य के द्वारा प्रत्येक व्यवहार ठीक तौर पर सम्पादित होता है और जल्दी भी होता है। दूसरों के साथ मुठ बोलने से मामला और भी भमेले में पड़ जाता है और फैसला कक जाता है; किन्तु अपने को धोखा देने से, जो असत्य है उसे सत्य मान कर आत्म-बञ्चना करने से तो मनुष्य का जीवन ही एकदम नष्ट हो जाता है। यदि कोई मनुष्य गलत रास्ते को ठीक समम लेता है और उसपर चलने लगता है तो वह हरएक क़दम पर अपने लक्ष्य से अधिकाधिक दूर होता जाता है। एक

र्र

श्रादमी जो बहुत देर तक ग़लत रास्ते पर चलता रहा है, खुर ही या दूसरों के बताने से यह माछ्म कर सकता है कि उसका रास्ता ग़लत है; किन्तु यदि इस भय से कि श्रव तो वह बहुत दूर चला श्राया है, पीछे लौटना मुश्किल हैं, वह श्रपने मन को इस प्रकार श्राश्वासन देने की कोशिश करे कि सम्भव है इसी रास्ते पर चलते-चलते वह कहीं किसी तरह ठीक रास्ते पर श्रा लगे, तो यह निश्चित है कि उसे ठीक रास्ता कभी न मिलेगा। यदि कोई मनुष्य सत्य से उरता है श्रीर उसे देखकर भी मानने को तैयार नहीं होता बल्कि श्रसत्य को सत्य मान छेता है, तब वह श्रादमी कभी न जान सकेगा कि उसे क्या करना चाहिए।

हम, केवल श्रमीर ही नहीं बल्कि शिचित श्रीर श्रिधकारा-रूढ़ लोग भी इतने बहक गये हैं कि होश में श्राने के लिए या तो हमें ज़बरदस्त इच्छाशक्ति की जरूरत है या फिर गहरी ठोकर खा कर ही हमारी श्राँखें खुल सकेंगी श्रीर तभी हम उस श्रमत्य को देख सकेंगे कि जिसपर हमने श्रपने जीवन की नींव डाल रक्सी है।

ग़लत रास्ते पर जाने के कारण मुम्ने जो दुःख उठाने पड़े उन्हीं के कारण में श्रपने जीवन की श्रमत्यता को देख सका श्रीर एक बार यह मालूम हो जाने पर कि मैं जिस रास्ते पर जा रहा हूँ वह ग़लत है,मैंने साहस के साथ पहले वो सिद्धान्त में २२६

# अइतीसवाँ परिच्छेद

श्रीर फिर क्रियात्मक रूप से विवेक श्रीर श्रन्तरात्मा की प्रेरणाश्रों का श्रनुसरण करना शुरू किया। विना इस बात का खयाल किये कि वे मुक्ते कहाँ किस जगह ले जा रहे हैं।

मेरे इस साहस का मुक्ते पुरस्कार मिला।

मेरे जीवन के चारों श्रोर जो गड़बड़, जो श्रसम्बद्धतायें, जो गुल्थियाँ श्रोर श्रर्थ-हीनतायें थीं वे सब एकदम साफ हो गई श्रोर इन परिस्थितियों के मध्य मेरा जीवन जो पहले बड़ा ही विचित्र श्रोर हेय-सा मालूम देताथा विलक्ठल सरल श्रोर स्वामा-िषक बन गया। इस नवीन स्थिति में मेरी प्रवृत्ति भी निश्चित रूप धारण कर सकी श्रीर वह पहले से बिलकुल विभिन्न है। वह नई प्रवृत्ति पहले की श्रपेत्ता कहीं श्रधिक शान्त, प्रेमल श्रोर प्रसज्जलापूर्ण है। वही बात जो पहले मुक्ते भयभीत करती थी श्रव श्राक्ति करती है।

इसलिए मैं सममता हूँ कि जो आदमी ईमान्दारी के साथ अपने से यह प्रश्न करता है कि मैं क्या करूँ और जो असत्य के द्वारा अपने को घोखा नहीं देता और निर्मीकता-पूर्वक अपने विवेक और अन्तरात्मा का अनुसरण करता है, बस उसे को इस प्रश्न का उत्तर मिल गया।

यदि वह श्रात्म-वश्वना छोड़ दे तब उसे स्वयं यह दीखने लगेगा कि उसे क्या करना चाहिए, कहाँ जाना चाहिए श्रीर किस प्रकार व्यवहार करना चाहिए। यह उत्तर प्राप्त करने के मार्ग में केवल एक ही बाधा हो सकती है और वह अपने तथा अपनी स्थिति के विषय में अत्यधिक उच्च धारणा बना लेना है। मेरे मार्ग में यही बाधा थी। इसलिए 'हम क्या करें ?' प्रश्न का दूसरा उत्तर, जो पहले उत्तर के परिणाम-स्वरूप मुफ्ते मिला, यह था कि मुक्ते पश्चात्ताप करना चाहिए अर्थात् मैंने अपने और कामके विषय में जो धारणा बना रक्खी थी उसे विलक्षल बदल देना चाहिए। अपने को और अपने कामों को उपयोगी और महत्वपूर्ण समक्तने के बजाय हमें यह मान लेना चाहिए कि हम बहुत ही क्षुद्र हैं और हमारे काम हानिकारक हैं, अपने को शिचित समक्तने के बजाय हमें अपनी अज्ञानता को ध्यान में खाना चाहिए; अपने को दयाल और सदाचारी माननेके बजाय हमें स्वीकार कर लेना चाहिए कि हम दुराचारी और कर्र हैं; अपनी महत्ता पर गर्व करने के बजाय हमें अपनी क्षुद्रताओं पर दृष्टिपात करना चाहिए।

श्रात्मवश्चना के मार्ग को छोड़ने के श्रलावा मुक्ते पश्चात्ताप करके श्रपनी महानता के विषय में जो ग़लत खयाल मेरे मन में समा गया था उसे भुला देना पंड़ा। मैं उच्च श्रीर महान् हूँ यहं धारणा कुछ इतनी गहरी मन में बैठ गई थी कि वह मेरे स्वभाव का एक श्रङ्ग बन गई थी श्रीर जबतक मैंने श्रपने को इस भ्रमा-

# बद्तीसवां परिच्छेद

समक धारणा से मुक्त नहीं किया तबतक मैं उस असत्य का भयानक रूप भी ठीक तरह से नहीं देख सका कि जिसके नीचे में दबा हुआ था।

मेरा मार्ग उसी समय और केवल उसी समय साफ हुआ जब मैंने अपनी भूल पर पछता कर अपने को एक विचित्र और महान आदमी मानना छोड़ कर अन्य सभी प्राणियों की तरह एक साधारण मनुष्य समभना शुरू किया।

अपनी भूल सममने से पहले में प्रश्न इस प्रकार किया करता था, एक ऐसे आदमी को कि जिसने मेरी तरह इतनी शिचा प्राप्त की है और इतने गुण सिचत किये हैं क्या करना चाहिए ? मैं जो लोगों से लेता रहा हूँ उसका बदला मैं इस शिचा और इस गुणाविल के द्वारा कैसे चुकाऊँ ?

यह प्रश्न ही ग़लत था, क्योंकि इसकी तह में एक भ्रमात्मक भावना काम कर रही थी। वह यह कि मैं अन्य लोगों की तरह साधारण आदमी नहीं हूँ,बिल्क एक विशिष्ट पुरुष हूँ जिसे शिचा और गुणाविल के द्वारा लोगों की सेवा करना है कि जिसको मैंने ४० वर्ष के अध्यवसाय से प्राप्त किया है।

मैंने यह प्रश्न अपने से किया तो, पर वास्तव में उसका जवाब मैंने पहले ही से दे रक्खा था, क्योंकि मैंने अपने मन में यह निश्चित कर लिया था कि मैं लोगों की सेवा उसी ढड़ा से २२६ करूँगा कि जो मुभे रुचिकर है। मेरे प्रश्न का वास्तव में तथ्य तो यह निकला—मैं एक इतना श्राच्छा लेखक श्रीर इतना बहुत श्रीर गुणी श्रादमी श्रापने इन गुणोंको मनुष्य-मात्र के कल्याण के लिए किस प्रकार काम में लाउँ ?

किन्तु प्रश्न किया इस तरह जाना चाहिए था, जैसा कि किसी यहू थी पुरोहित से किया जाता कि जिसने अपने मत का पूरा-पूरा अध्ययन कर जिया हो और बाइबल के सारे के सारे अच्चर गिन लिये हों। प्रश्न यों किया जाता—"मुक्त जैसे आदमी के क्या करना चाहिए कि जिसने अपने जीवन का श्रेष्ठ भाग श्रम का श्रभ्यासी होने के बजाय अध्ययन करने में—फ्रेंच भाषा, पयानो, व्याकरण, भूगोलविद्या, कानून, काव्य, उपन्यास, कहानियाँ, दार्शनिक सिद्धांत पढ़ने-पढ़ाने में और फौजी क़वायद करने में ही गँवा दियाहै ? मेरे जैसा आदमी कि जिसने जीवन का शेष भाग सुस्ती में खेकर आत्मा के पतित बनाया है अब क्या करे ? पिछली दुर्भाग्यमय घटनाओं के होते हुए भी अब मुक्ते क्या करना चाहिए कि जिससे में उन लोगों से उन्हण, हो सकूं कि जिन्होंने इतने समय तक मेरे भरण-पोषण का भार सहन किया और अबभी मेरा भरण-पोषण कर रहे हैं ?"

पश्चात्ताप के पश्चात् यदि मैं प्रश्न करता कि 'मेरे जैसा पतित मनुष्य श्रव क्या करे ?' तो इसका उत्तर सरल था। सबसे प्रथम वो मुम्ने ईमानदारी के साथ श्रपनी रोजी कमाने का उद्योग २३० अड्तीसवां परिच्छेद

करना चाहिए; अर्थात् मुसे दूसरों के आधार पर जीवन निर्वाह करना छोड़ देना चाहिए; इसके साथ ही मुसे यह उद्योग करना चाहिए कि दिल और दिमाग़ की तरह मैं अपने हाथ-पाँव से भी लोगों की सेवा करूँ, यहाँ तक कि आवश्यकतानुसार अपना सर्वस्व भी उनकी भेंट कर देने को तैयार रहूँ।

इसिलए में कहता हूँ कि मेरी श्रेगी के श्राइमियों के लिए यह जरूरी है कि अपने को दूसरों को व घोखा देना छोड़ने के श्रालावा पश्चात्ताप करके श्रापनी शित्ता-दीत्ता और योग्यता का श्राभमान छोड़ दें, श्रपने को उन्नत बनाकर श्रीर परोपकारशील मनुष्य समक्त कर दूसरों को श्रापने गुणों का लाभ पहुँचाने की इच्छा रखने के बजाय यह मानें कि हम नितान्त पापी, पतित, और निकम्मे हैं श्रीर एक नये प्रकार के जीवन में प्रवृत्त हों-दूसरों का उपकार करने के लिए नहीं बल्कि श्राभीतक हम जो लोगों को हानि पहुँचाते और उनका श्रपमान करते रहे उसे भविष्य में न करने के लिए।

प्रायः सरल भले युवक, जो मेरो आलोचनाओं को पसन्द करते हैं, मुमसे पूछा करते हैं, तब मैं क्या करूँ ? मेरे जैसे युवक को कि जिसने विश्वविद्यालय में पढ़कर शिचा प्राप्त करली है दूसरों को लाभ पहुँचाने के लिए क्या करना चाहिए ?

ये युवक प्रश्न तो करते हैं, किन्तु मन ही मन उन्हींने यह

पहले ही से तय कर रक्खा है कि उन्होंने जो शिहा प्राप्त की है वह बड़े काम की चीज़ है श्रीर वे उसी के द्वारा लोगों की सेवा करना चाहते हैं।

इसलिए वह एक बात रह जाती है, जिसे वे नहीं करते हैं— वे सच्चे जी से अपनी शिक्ता की आँच नहीं कर पाते और न अपने से यह पूछते हैं कि यह शिक्ता अच्छी है या बुरी।

यदि वे ऐसा करें तो वे अपनी शिक्षा को बुरी बताये बिना न रहें और नये सिरे से सीखना प्रारम्भ करहें, और आव- श्यकता भी इसी बात की हैं। जबतक प्रश्न ही ग़लत रूप में किया जायगा उस समय तक उसका ठीक उत्तर देने में वे असमर्थ रहेंगे। प्रश्न इस प्रकार करना चाहिए—'दुर्भाग्य से मैंने अपनी सारी जिन्दगी शरीर और आत्मा को हानि पहुँचाने वाली बातों के सीखने में ही गँवादी और आज में बिलकुल निस्सहाय और निरुपयोगी बन गयो हूँ। अब मैं अपनी भूल को कैसे सुधारूँ ? किस प्रकार लोगों की सेवा करना सीखूँ ?' किन्तु प्रश्न हमेशा इस प्रकार किया जाता है—'मैंने इतना सारा उपयोगी ज्ञान प्राप्त किया जाता है—'मैंने इतना सारा उपयोगी ज्ञान प्राप्त किया है इसको लेकर मैं किस प्रकार लोगों की सेवा करूँ ?'

इसीलिए मनुष्य जबतक अपने को धोखा देना छोड़ नहीं देता और पश्चात्ताप करने को तैयार नहीं होता तबतक 'मैं क्या करूँ ?' प्रश्न का उत्तर वह कभी दे नहीं सकता। और यह २६२

#### अहतीसवां परिच्छेद

पश्चात्ताप भयंकर नहीं है, ठीक जैसे कि सत्य भयंकर नहीं है; बल्कि सत्य की ही भांति सुफलप्रद होता है। इमें चाहिए कि हम पूर्ण सत्य को स्वीकार करें श्रौर पूर्ण पश्चात्ताप करें; तभी हम यह समक सकेंगे कि मनुष्य के जीवन में श्रिधकार श्रौर विशिष्ट लाभ जैसी कोई चीज नहीं है; वहाँ तो कर्तव्य ही कर्तव्य है, श्रौर श्रौर मानवी कर्तव्यों की न कोई सीमा है श्रौर न मर्यादा। मनुष्य का सबसे पहला श्रौर निस्सन्दिग्ध कर्तव्य यह है कि श्रपनी तथा श्रम्य मनुष्यों की श्राजीविका उपार्जन करने के लिए पृकृति के साथ श्रावरयक श्रौर श्रमिवार्य संवर्ष में भाग लें।

मनुष्य को जब अपने इस कर्तव्य का भानहोजाता है जो उसे 'क्या करें ?' प्रश्न का जीसरा जवाब मिलता है।

मैंने अपने को घोखा देना छोड़ दिया। अपनी शिक्ता और बुद्धि के सम्बन्ध में मैं जो भ्रमात्मक धारणा बना बैठा था उससे भी मुक्त होने की मैंने कोशिश की और पश्चात्ताप किया, किन्तु 'क्या करें ?' प्रश्न का निराकरण होने में एक नई उलमन पैदा हो गई।

दुनिया में इतने काम हैं कि मनुष्य को पता ही नहीं चलता कि वह कौनसा काम करें! किन्तु इस प्रश्न का उत्तर पूर्वजीवन की बुराइयों के लिए जो मैंने पश्चात्ताप किया उससे मिला।

प्रत्येक मनुष्य यही सोचता है—'मैं क्या कहूँ ? ऐसा कौन २३३ सा काम है, जिसे खास तौरपर मुमे करना चाहिए ?' मैंने भी कईबार अपने मन से यह प्रश्न किया, जबतक कि मैं अपनी योग्यता और अपने कार्य के विषय में उतनी धारणा बनाये रहा तबतक में यह समम न सका कि मेरा प्रथम और निस्सन्दिग्ध कर्तव्य यह है कि मैं खयं मेहनत करके अपने लिए तथा दूसरों की सेवा के लिए खाना, कपड़ा, मकान आदि का प्रबन्ध करूँ; क्योंकि संसार के प्रारम्भ से यही मनुष्य का निस्सान्दग्ध और अमिनार्य कर्तव्य रहा है।

यदि मनुष्य ने इस जीवन-संघर्ष में भाग लेना प्रारम्भ कर दिया है तो वह इसीमें अपनी समस्त शारीरिक और मानसिक आवश्यकताओं की पूर्ति कर सकेगा—अपना और अपने परिवार का भरण-पोषण करके वह अपनी शारीरिक आवश्यकताओं की पूर्ति करेगा और दूसरों को इस काम में सहायता देने से उसकी आध्यात्मिक क्षुधा की शान्ति होगी।

मनुष्य के और सब काम तभी उचित और न्याय्य माने जायेंगे कि जब उसने अपने इस पहले कर्तव्य का पालन कर लिया हो। मनुष्य दूसरा चाहे कोई ही काम क्यों न करे चाहे वह शासन-विभाग में काम करे, चाहे देश की रत्ता का कामकरे, चाहे उपदेशक, शित्तक, आविष्कारक, किव या कलाविज्ञ का काम करे, किन्तु किसी भी बुद्धिमान आदमी का सबसे पहला और २३४

अड़तीसवां परिच्छेद

नितान्त निस्सिन्द्रिय कर्तव्य यही है कि वह अपने तथा दूसरे लोगों को जीवन रत्ता के लिए प्रकृति के साथ जो अनवरत युद्ध चल रहा है उसमें भाग ले।

यह कर्तन्य सदाही सर्वश्रेष्ठ माना जायगा क्यों कि मनुष्य के लिए जीवन ही सबसे अधिक महत्वपूर्ण चीज है और इस-लिए मनुष्यों को लिखाने-पढ़ाने और उनके जीवन को सुन्दर बनाने के लिए भी यह जरूरी है कि पहले उनकी जीवन-रचा के प्रश्न को हल किया जाय। और यदि हम जीवन-संघर्ष में भाग न लेकर अर्थात् स्वयं श्रम न करके दूसरों की मेहनत पर जीवित रहते हैं तो इससे दूसरे जीवन पर्याप्त सामग्री न भिलने के कारण नष्ट होतं हैं। और यह बड़ी मूर्खतापूर्ण तथा एकदम अस-म्भव बात है कि इस प्रकार दूसरों का नाश करके हम उनकी सेवा का ढोंग करें।

प्रकृति के साथ संघर्ष करके आजीविका का उपार्जन करना मनुष्य का अवश्यम्भावी सर्वप्रथम कर्तव्य है, क्योंकि यह जीवन का नियम है, जिसका उद्यंवन करने से शारीरिक अथवा मानसिक हास द्वारा मनुष्य को अनिवार्य रूप से दएड मिलता है। यदि मनुष्य कहीं एकान्त में रहता हो और फिर वह अपने को प्रकृति के संघर्ष से मुक्त करले तो शरीर नाश के रूप में उसे तुरन्त ही दएड मिलेगा।

किन्तु यदि मनुष्य दूसरे मनुष्यों को श्रपने लाभ के लिए काम करने के लिए बाध्य करके खुद अपने को प्रकृति-संघर्ष से मुक्त कर लेगा तो मानसिक जीवन के हास के द्वारा उसे तुरन्त दगड़ मिलेगा, अर्थात् उसके जोवन में जो शरीर से भी अधिक महत्व-पूर्ण पदार्थ बुद्धि तथा नीति है उसका हास हो जाता है।

पूर्व-परिस्थिति के कारण मेरी मनःस्थिति कुछ ऐसी विकृत हो गई थी श्रौर प्रकृति श्रथवाईश्वर का वनायाहुत्र्यायह निर्विवाद श्रौर प्रथम नियम श्राजकत इस दुनिया में कुछ इतना प्रच्छन्न है कि उसके अनुसार व्यवहार करना युक्ते बड़ा विचित्रसा लग रहा था। चसे करते हुए मैं डरता श्रौर लिजात होता था<sub>.</sub> मानों इस श्रनन्त श्रौर निर्विवाद नियम का पालन करना-उसका भङ्ग करना नहीं-विचित्र, अखाभाविक और लज्जाजनक हो। पहलेपहल तो मुस्ते ऐसा मालूम हुआ कि इस नियम के अनुसार व्यवहार करने के लिए मुक्ते कुछ पूर्व-प्रबन्ध कर लेना चाहिए-समान-विचार के लोगों की सभा बनाई जाये, घर के लोगों की सम्मित लेली जाय, श्रौर शहर को छोड़कर गाँव में जाकर रहा जाय। मैं अपने हाथ से मेहनत करूँ, यह बात मुफ्ते बड़ी अटपटी और विचित्र-सी मालूम होती थी-उसको श्रारम्भ करने में लज्जा मालूम होती श्रीर समक में नहीं श्राता कि किस तरह शुरू कहाँ। किन्तु इसके लिए यह सममने भर की देर थी कि मैं जो कुछ करने जा रहा हूँ वह 73.5

# अड्तीसवॉ परिच्छेद

कोई ऐसी नई और अजीव बात नहीं है कि जिसे मैंने खास अपने ही लिए खोल कर निकाला हो बिक आज मैं जिस भ्रम में पड़ा हुआ था उससे निकल कर फिरसे उस खाभाविक खारूप्यमय स्थित की ओर अप्रसर हो रहा हूँ; अर्थात अपने जीवन से असत्य को दूर कर रहा हूँ—बस,जहाँ इतना समक में आया नहीं कि फिर सब मुश्किलें दूर हो गई।

मैंने सममा कि पहले से किसी प्रकार का कोई आयोजन करने की जरूरत नहीं है और न दूसरे लोगों की सलाह लेने की आवश्यकता है, क्योंकि मैं जहाँ कहीं जिस किसी भी स्थित में रहूँ, मुम्मे ऐसे आदमां दिखाई देते थे कि जो मुम्मे और साथ ही साथ अपने को भी खिलाते. पिलाते, कपड़े पहनाते और गरमी पहुँचाते थे। और यह सब देखकर मैं इस निष्कर्ष पर पहुँचा कि कहीं भी किसी भी स्थित में मैं रहूँ, यदि मेरे में शक्ति हो और समय हो तो मैं भी उन्हींकी तरह अपने लिए तथा उनके लिए यह काम कर सकता हूँ।

मुक्ते जो काम विचित्र श्रीर ग़ैर-मामूली से दिखाई पड़ते थे, उनको करते हुए,मैंने देखा कि मुक्ते कूठी लज्जा नहीं श्राई; क्योंकि इससे पहले ही मैं मन ही मन इन कामों को खयंन करने के कारण कई बार सची लज्जा का अनुभव कर चुका था।

इस परिग्णाम पर पहुँचकर परिणाम के जो व्यावहारिक नि-

ष्कर्ष थे उनका मैंने अपनी बुद्धि की प्रेरणा के अनुसार निर्भयता श्रीर साहस के साथ अनुसरण किया और इससे मुक्ते पूरा-पूरा लाभ हुआ।

इस व्यावहारिक परिणाम पर पहुँचकर मैंने साश्चर्य देखा कि जो समस्यायें मुक्ते पहले बहुत ही कठिन और गुम्फित दिखाई पड़ती थीं उनका हल कितना आसान और कितना सादा है। 'क्या करें ?' यह प्रश्न जो मेरे मन में उठता था, उसका बड़ा सीधा-सा जवाब मुक्ते मिला—पहले तो यह करों कि जो बातें तुम्हारे लिए जरूरी हैं उन्हें खुद करो, जो कुछ तुम कर सकते हो उसे दूसरों से न करा कर खयं करों। खुद ही अपना पानी भरो, खुद ही चूल्हा जलाओ, खाना पकाओं और खुद ही कपड़े धोओ।

'जो लोग यह सब काम अभी तक मेरे लिए किया करते थे क्या उन्हें यह आश्चर्यजनक न माछूम होगा ?' इस प्रश्न के उत्तर- स्वरूप मैंने देखा कि केवल एक सप्ताह तक ही यह बात लोगों को विचित्र मालूम हुई और एक सप्ताह के बाद तो सुम अपनी पूर्व स्थित पर जाना अधिक विचित्र जान पड़ने लगा।

'शारीरिक श्रम का प्रचार करने के लिए कहीं किसी गाँव में कोई सभा स्थापित करने की जरूरत है कि नहीं है ?' इस प्रश्न का उत्तर यह मिला कि इस बात की जरूरत नहीं है; यदि श्रम का उद्देश्य आगे चलकर आलसी रहने या दूसरों के श्रम का उप-२३८ अड्तीसवां पारच्छेद

भोग करने का नहीं है—जैसा कि धन-प्राप्ति की इच्छा से श्रम करने वाले लोगों का हुआ करता है—केवल अपनी आवरयकताओं की पूर्ति करना ही उसका लक्ष्य है, तो स्वभावतः ही इसके द्वारा लोगों को शहर छोड़ कर गाँव जाने की प्रेरणा होगी; क्योंकि इस प्रकार का श्रम वहीं अधिक आनन्दमय और फलदायक होता है। सभा स्थापित करने की भी कोई आवश्यकता न थी, क्योंकि इस प्रकार का श्रम करने वाला स्वयं ही ऐसे दूसरे लोगों से मिलता-जुलता रहेगा।

मेरे मन में यह प्रश्न उठा कि इस प्रकार सब काम हाथ से करने में मेरा सारा समय तो न चला जायगा ? श्रीर इस प्रकार में इस मानसिक प्रवृत्ति से विचित तो न हो जाऊँगा, जो सुमें परुन्द है श्रीर जिसकी उपयोगिता के विषय में श्रव भी कभी-कभी मेरे मन में विचार पैदा हो उठता है ? इसका उत्तर जो सुभे मिला उसकी तो मैंने कभी श्राशा ही न की थी । शारीरिक श्रम की मात्रा के श्रनुसार मेरी मानसिक शक्ति बढ़ गई। मैं जितना श्रिष्क शारीरिक श्रम करता था उतना ही मैं फिजूलियात के चंगुल से छुट कर मानसिक काम भी श्रिष्क कर सकता था।

मैं आठ घंटे शारीरिक श्रम करने लगा। इससे पहले यह समय मैं मन बहलाने और आलस्य से लड़ने में व्यतीत करता था। फिर भी मेरे पास आठ घंटे बचते थे और उनमें भी मान- सिक काम के लिए मुमें तो केवल ५ ही घंटेचाहिए थे; पर हिसाब लगाने पर मालूम हुन्ना कि चालीस वर्ष तक न्नौर कोई काम न करने की हालत में भी मेरे जैसे धनी लेखक ने कुल मिलाकर ४८०० छपे हुए पृष्ठ लिखे थे। त्राब यदि मैंने इन चालीस वर्षों तक दूसरे मजदूरों के साथ हर रोज त्राठ घंटे काम किया होता चौर शीत-ऋतु की संख्या चौर छुट्टी के दिनों को छोड़ कर रोज ५ घंटे पढ़ने में व्यतीत किये होते च्चौर केवल छुट्टी के दिनों में केवल दो पृष्ठ रोजाना के हिसाब से लिखे होते (हालांकि मैंने तो कई बार दिन भर में सोलह-सोलह पृष्ठ तक लिखे हैं) तब भी ४८०० पृष्ठ मैं चौदह वर्ष में लिख सकता था।

मुमे बड़ा श्राश्चर्य हुश्चा; यह इतना सीधासा हिसाव था कि जिसे एक ७ वर्ष का स्कूल का बालक भी लगा सकता था, पर मैं श्राज तक न कर सका था। दिन में २४ घन्टे होते हैं, जिनमें से ८ सोने के लिए एख लिए जायँ तो १६ शेष रहते हैं। श्रव यदि कोई मनुष्य ५ घन्टे रोजाना मानसिक श्रम करे तो वह बहुत सारा काम कर सकता है। तब इन बाकी के ११ घन्टों में हम क्याकरते हैं १

मुक्ते ऐसा अनुभव हुआ कि शारीरिक श्रम करने से मान-सिक श्रम न हो सकता हो, यह बात तो ठीक नहीं है; बल्कि शारीरिक श्रम से मानसिक प्रवृत्ति को स्कूर्ति मिलती है और काम भी श्रच्छा और अधिक होता है।

# अड्तीसवां परिच्छेद

मेरे मन में इस बात की आशक्का थी कि शारीरिक श्रम करने से में मनुष्योचित जीवन के निर्दोष आनन्दों से तो बिश्चत न हो जाऊँगा ? कला का खारस्य, विद्याओं का अध्ययन, समाज का संसर्ग और ऐसी ही अनेक बातें जो जीवन को सुखी और सरस बनाती हैं कहीं मुफते दूर न हो जाय ? किन्तु मेरी यह आशक्का नितान्त निर्मूल सिद्ध हुई! मेरा श्रम जितना ही गम्भोर और कठिन होता गया, जितना ही मैं कृषि जैसे कष्ट-साध्य काम में प्रवृत्त होता गया जतना ही जीवन का आनन्द बदता गया, लोगों से मिजने-जुलने बातचीत करने, और ज्ञान प्राप्त करने के अवसर अधिक मिलते और मनुष्यों के साथ मेरा सम्पर्क अधिक धनिष्ट और भेमल हो गया जिससे मैं अपने जीवन में विशेष सुख का अनुभव करने लगा।

कुछ लोग तो जो शारीरिक श्रम करने के लिए बहुत उत्सुक नहीं होते हैं, प्रायः यह कहा करते थे:—समुद्र में एक छोटी सी मूँद से भला क्या होगा ? दूसरों की मजदूरी से हम तो इतना लाम उठाते हैं उसको देखते ही हमारी यह मेहनत तो एक बूँद के बराबर भी नहीं है तब हमसे क्या लाभ हो सकता है ? इस प्रश्न का बड़ा ही आश्चर्यजनक उत्तर सुमें मिला।

मैंने देखा कि शारीरिक श्रम को जीवन का साधारण नियम बनावे ही बालसी दिनों की जो मेरी बहुत सी फिज़ूल और रह खर्चीली आदतें और जरूरतें थीं वे एक दम कम हो गईं। इसके लिए मुफे कोई विशेष प्रयास भी न करना पड़ा। रात को दिन और दिन को रात बना डालने को मेरी आदत छूट गई। विस्तरों, कपड़ों का बाहुल्य आर केवल दिखाने के लिए जो अत्यधिक खब्छता का ढोंग रचाजाता है यह सब मेरे लिए आसहा हो उठे और अम करने से मेरे भोजन की मात्रा और उसके प्रकार में भी जनग्दस्त परिवर्तन हो गया। पहले तो में आनेक भिठाइयाँ, तरह तरह के मसालेदार लजीज और आमी-राना खाने पसन्द करता था उनके बजाय अब में गोभी, शोरबा, दिलया रोटी चाय आदि विलक्कत सादा खाना ज्यादा पसन्द करने लगा।

मैं जिन मजदूरों के घनिष्ट सम्पर्क में श्राता था उनको तो मैं देखता ही था कि वह बहुत थोड़ी सी चीजों से सन्तुष्ट रहते थे पर धीरे धीरे खुद मेरी भी जरूरतें परिश्रमी जीवन का श्रम्यासो होता गया त्थोंन्यों मेरे शारीरिक श्रम का बिन्दु श्रिधक बढ़ता हुआ दिखाई देने लगा और मेरी मेहनत श्रिधक फजदायी होती गई त्योंन्यों दूसों की मेहनत की जरूरत भी मुक्ते कम माल्यम पड़ने लगी और बिना किशी विशेष प्रयास अथवा कष्ट के मेरा जीवन खभाउतः ही इतना सादा हो गया कि

अड्तीसवाँ परिच्छेद

परिश्रम के नियम का पालन करने से पहले में उसकी कल्पना भी नहीं कर सका था।

यह स्पष्ट हो गया कि मेरी पहली श्रत्यन्त खर्चीली जहरतें, जो केवल मनोरक्षन या शान दिखाने के लिए थीं, श्रालसी जीवन का ही प्रत्यच्च परिणाम थीं। जब मैं खर्य शारीरिक परिश्रम करने लगा तो श्राममान श्रीर शान के लिए तो स्थान ही नहीं रहा, न मनोरंजन की जहरत रही; क्यों कि काम करते हुए मेरा समय बड़े श्रानन्द से कटता था श्रीर थकावट महसूस होने पर चाय पीने, पुस्तक पढ़ने या कुटुम्बी जनों से वार्ताजाप करने में जो विश्रान्ति मिलती थी वह नटक देखने, ताश खेलने नाच पार्टी या बड़े-बड़े जलसों में सिम्मिलित होने की श्रपेक्ता कहीं श्राविक मधुर प्रतीत होती थी।

में मेहनत करने का अभ्यासी नहीं हूँ, इसलिए दूसरों की सेवा करने के लिए जितने अम की जरूरत होती है उससे मेरे स्वास्थ्य को हानि तो नहीं पहुँचेगी ? यह भो एक प्रश्न था, किन्तु मैंने देखा कि में जितना ही अधिक अम करता उतना ही अधिक स्वस्थ, प्रसन्न और दयामय में अपने को पाता—हालाँ कि बड़े-बड़े डाक्टरों ने मुमसे यह कहा था कि कठोर शारीरिक अम मेरे जैसी वार्धक्यावस्था में स्वास्थ्य के जिए बहुत अधिक हानि-कारक सिद्ध होगा और इसीलिए उन्होंने जमनारिटक घोड़े की

सवारी आदि कई प्रकार के ज्यायाम मेरे लिए बताये थे। मुमे तो यह निर्विवाद रूप से निश्चित और स्पष्ट मालूम होने लगा कि मानव समाज की सेवा के नाम पर जो अनेक नई-नई बातें होरही हैं--जैसे समाचारपत्र, मासिक-पत्रिकार्ये, डपन्यास, नाटक, संगीत, नाच-पार्टी श्रीर जलसे श्राहि—ये सब मनुष्य के त्राध्यारिमक जीवन को खाभाविक स्थिति से निकालकर दूर ले जाकर उसे सजीव बनाये रखने के कृत्रिम उद्योग हैं। ठीक इसी तरह स्वास्थ्य के नाम पर जो खान-पान, वायु श्रीर प्रकाश, गरमी, वस्त्र, दवा, मालिश, कसरत, विजली आदि नाना-प्रकार के जो डाक्टरी प्रयोग हैं, ये सब केवल इसीलिए पैदा हुए हैं कि मनुष्य ने परिश्रम करने की अपनी कुद्रती आदत छोड़ दी है और अब किसी न किसी तरह अपने जिस्म को कायम रखने के लिए ये सब तदवीरें निकाली हैं। आज की अपनी स्थिति कुछ ऐसी है कि जैसे किसी ऐसी कोठरी में जिसमें हवा और प्रकाश बिलकुल न जा सके, किसी पौदे को लगाकर फिर उसे सजीव बनाये रखने के लिए रासायनिक प्रयोगों द्वाराः हवा अरेर प्रकाश को पहुँचाने की कोशिश की जाय, जबकि जरूरत सिर्फ इस बात की है कि कमरे की खिड़कियाँ खोलकर खाभाविक रीति से हवा श्रीर प्रकाश को श्रन्दर जाने दिया जाय। पौदों के लिए जो नियम उपयोगी हैं वही मनुष्यों और पशुओं **\$88** 

#### भड़तीसवां परिच्छेद

के लिए भी; अर्थात्, खाना खाने से जो गरमी और शक्ति पैदा होती है उसे शारीरिक श्रम के द्वारा बाहर निकाला जाय और उसके लिए कृत्रिम उपायों का श्रवलम्बन न करके मेहनत-मजरूरी करनी चाहिए, जो मनुष्य का स्वाभाविक धर्मी है।

आजकत हमारे समाज के आरोग्य-संरत्तण और वैद्यक के जो नियम बने हैं वे ऐसे हैं, जैसे कोई यन्त्र-राास्त्री अधिक तपे हुए इश्जिन की भाफ निकलने के सब मार्गों को तो बन्द करदे और फिर उसको फड़ने से बचाने के लिए कोई तरकीब खोजने की कोशिश करता फिरे।

ये सब बातें जब मैं स्रष्ट कर से समम गया तब मुमे बड़ा आश्चर्य हुआ कि इतनी शंकाओं, शोधों और दीर्घ कालीन आतम-निरीक्तण के पश्चात में इस आसायारण स्तय पर पहुँचा कि भगवान ने मनुष्य को जो आँखें दी हैं वे देखने के लिए, कान सुनने के लिए, पैर चलने के लिए, इाथ काम करने के लिए और यदि मनुष्य अपने इन अवयवों का वह उपयोग न करेगा कि जिसके लिए वे बने हैं तो वह अवश्य ही नुकसान उठायगा।

हमारी श्रेगी के लोगों की स्थित ठंक वैसी ही हो रही है, जैसी कि मेरे एक मित्र के घोड़ों की हुई थी। उसने अपने एक आदमी को, जिसे न तो घोड़ों से प्रेन था और न उनके विषय में कोई ज्ञान था, हुक्म दिया कि अस्तवल में जो अच्छे-अच्छे बछड़े हैं उन्हें बेचने के लिए तैयार करों। आदमी ने अस्तवल में से अच्छे से अच्छे बछड़ों को चुनकर उन्हें खूब खिलाना-पिलाना शुरू किया और इस चिन्ता के कारण, कि कहीं घोड़ों को तकलीफ न हो, उसने उनसे किसी प्रकार की कोई मेहनत न ली। न तो उसने खुद खवारी ली, न किसी दूसरे के हाथों में उन्हें सींपा, न कभी गाड़ी में जोतने के लिए उन्हें बाहर निकाला; परिणाम यह हुआ कि घोड़े बिलकुल निकम्मे हो गये।

हमारी भी ठीक यही हालत हुई है। अन्तर केवल इतना है कि घोड़ों को इस दिएय में घोखा देना असम्भव है। आप यदि यह चाहते हैं कि वे बाहर न निकल सकें, तो उन्हें बाँधकर रखना होगा। हम भी तरह-तरह के लालचों के वशीभूत होकर अस्वाभाविक और हानिकारक स्थिति में रहना पसन्द करते हैं और वे लालच ही हमें बाँधकर रखने के लिए जंजीरों का काम देते हैं।

हमने अपने जीवन को मनुष्य के नैतिक और शारीरिक खभाव के विरुद्ध बना रक्षा है और फिर हम अपनी बुद्धि का सारा जोर लगावर मनुष्यों को यह विश्वास दिलाने की के शिश करते हैं कि रही जीवन सच्चा है। हम आज जिसे सभ्यता कहते हैं, वह केवल हमें धोखा देने का एक साधन है। विज्ञान और कला, जो जीवन के आनन्द में बुद्धि करने का दावा करते २४६

## अदतीसवां परिच्छेद

हैं, वास्तव में मनुष्य के नैतिक जीवन को पंगु बनाने के साधन हैं और आरोग्यशास्त्र तथा वैद्यक मनुष्य को स्वामाविक शारीरिक धर्मी से वंचित । खने के ढंग हैं — इसके तिवा और कुछ नहीं।

किन्तु इन सब प्रवंचनात्रों की भी एक सीमा होती है और हम उस सीमा पर पहुँच गये हैं। 'यदि सचमुच मानव-जीवन ऐसा ही है तब तो फिर जीते रहने की बिलकुल जरूरत नहीं'— यह कहती है शोपनहार और हर्ट मैन की श्राधुनिक लोकि अय फिलासकी। 'यदि सचमुच मानव-जीवन ऐसा ही है तो इससे तो मरना अच्छा'-प्रतिष्ठित परिवारों में बढ़ती हुई श्रात्महत्याओं के द्वारा यह उद्घोषित हो रहा है। 'यदि जीवन ऐसा ही है तो श्रागामो पीढ़ी के हक में भी यही अच्छा है कि वह जन्म ही धारण न करे'—हमारा छु गाछु डाक्टरी ज्ञान यह सलाह देता है और ऐसे साथनों का श्राविष्कार करता है, जिनसे कियों की जनन-शक्ति मारी जाय।

बाइबिल में मनुष्यों के लिए यह उपदेश दिया गया हैं:— 'जब तेरे चेहरे पर पक्षीने की बूँदें भलकती हों तब तू रोटी खा।' श्रीर 'कष्ट उठाकर प्रजा उत्पन्न कर'।

वागडरफ नामक किसान ने एक लेख जिखकर इस महत्वन पूर्ण व क्य की बुद्धिमत्ता पर बहुत प्रकाश डाला था। मेरे जीवन-भर में दो रूकी विचारकों ने मुक्त पर जबरदस्त नैतिक प्रभाव हाला है; उनके द्वारा मेरे विचारों में श्रमिवृद्धि हुई है श्रौर संसार के सम्बन्ध में जो मेरी कल्पना थी उसे उज्जवता प्राप्त हुई है।

ये दोनों मनुष्य न तो किव थे, न विद्वान, श्रीर न उपदेशक, ये दोनों विचत्तरा पुरुष थे; दोनों किसान थे श्रीर दोनों ही श्रभी जीवित हैं। इनके नाम है सुरेक श्रीर वारहरक।

कापिवेन्स्की के जिले में एक फटे हाल किसान घुमता-फिरता है। लड़ाई के जमाने में वह रसद के दारोग़ा के साथ सामान खरीरने जाता था। इस अफसर से परिनित होने और उसके सुखमय जीवन को देखकर उसका दिमाग फिर गया श्रीर वह सोचने लगा कि वह भी श्रव एक भले श्राइमी की तरह बिना काम-काज किये मौज से जिन्दगी बसर कर सकता है। बस बादशाह को चाहिए कि उसकी आवश्यक वाओं का प्रबन्ध करदे। यह किसान श्रव श्रपना नाम 'महामान्य राज कुमार वोल्सिन' बताता है श्रीर कहता है कि वह सब सैनिक दर्जों को पार कर चुका है। युद्ध के समय जो उसने सैनिक सेवायें की थीं उसके लिए बादशाह की श्रोर से उसे श्रमंख्य धन, खिलब्रत, घोड़े, गाड़ी, नौकर, सब प्रकार के सामान ब्रादि का प्रवन्य किया जायगा। जब कोई पूछता है कि क्या तुम थोड़ा बहुत काम करना प्रसन्द करोगे ? तो वह कहता है, 'नहीं कोई जारूरत नहीं, किसान लोग सब काम करलेंगे।' श्रौर 386

# अस्तीसवां परिच्छेद

जब हम यह कहते हैं कि सम्भव है कि किसान भी काम न करना चाहे, तो वह उत्तर देता है कि 'किसानों को काम करने में प्रव असुविधा नहीं होगी, बयोंकि उनके जिए मशीनें बना दी गई हैं।' जब यह पूछते हैं कि तुम किस लिए जी रहे हो ? तो यह इत्तर देता है, 'समय विताने के लिए।'

में इस आरमी को एक आईना सममता हूँ। उसमें में अपनी तथा अपने वर्ग को स्रतें देखता हूँ। हम लोगों के जीवन का उदेश्य भी तो यही है कि सब दर्जों को पार करके असंख्य घन जोड़ा जाय और हमारा जीवन समय विताने में व्यतीत हो, बाकी सारा काम तो किसान लोग करते रहंगे और मशीनों से वे अपने काम में बहुत कुछ मदद ले सकेंगे। हमारे वर्ग के लोगों का विलकुल यही मूर्वतापूर्ण खयाल है। जब हम यह कहते हैं कि खास कर हम लोगों को क्या काम करना है, तो वास्तव में हम जिज्ञामु के रूप में कोई प्रश्न नहीं करते हैं बिलक वोल्सन की मांति इस बात को प्रकट करते हैं कि हम कोई भी काम करना नहीं चाहते अन्तर केवन इतना है कि हम उस महामान्य राजकुमार बोल्सन की मांति स्पष्ट रूप से ईमानदारों के साथ सबी बात कह देने का साहस नहीं करते। जिसमें जरा भी सोचने सममने की शक्ति है वह तो 'क्या करें' प्छेगा ही नहीं क्योंकि वह खयं देखता है कि उसे जिन चीजों की जरूरत होती है वे

यातो दूसरे मनुत्यों के द्वारा बनाई जा चुकी हैं या श्रव बनाई जा रहीं हैं। दूसरे एक तन्दुरुस्त श्रादमी जब सोकर उठता है तो उसको स्वभावतः यह इच्छा होती है कि पैरों ही की तरह हाथ श्रीर दिमाग से भी वह काम ले। जो काम करना चाहता है उसके लिए काम की कमी नहीं है—वस, उसे श्राने श्रापको मेहनत करने से रोकना न चाहिए। एक महिला ने श्रपने मेहमान को माहर जाने के लिए द्वार खोलते देखकर कहा था, 'ठहरिए में नौकर को बुलाती हूँ वह द्वार खोल देगा।' इसी तरह के लोग जो मेहनत या किसी प्रकार के काम को श्रपने हाथ से करना श्रपनी शान के खिलाफ सममते हैं, ऐसा प्रश्न किया करते हैं, कि 'मुक्ते क्या करना चाहिए ?'

मुश्कित काम खोलने की नहीं है, क्योंकि प्रत्येक मनुष्य के लिए अपनी तथा दूसरों की सेवा करने का बहुतेरा काम मौजूर है। सवाल तो यह है कि हम किस प्रकार अपनी उस जीवन-सम्बन्धी अमात्मक और पापी धारणा को बदलें कि जो हमें यह सिखाती है कि केवज आनन्द और मौज के लिए ही हम खाते-पीते और सोते हैं और किस प्रकार अमी वर्ग की वह सरल और सत्य धारणा हम प्राप्त करें जो हमें यह बताती है कि शरीर एक मशीन के समान है। यदि हम उसे खिलायें-पिलायें पर उससे पूरा पूरा काम न लें तो यह लज्जा-जनक, कठिन और २५०

# अद्तीसवौँ परिच्छेद

हानिकारक है; हम अपनी अन्तरातमा में यह सरल सत्य रथापित करें कि खाना और काम न करना यह बड़ी ही भयानक स्थिति है—आग लगाने जैसे आततायीपन के समान बुरी और भयंकर है।

बस यह भावना जाग्रत करने की देरी है और फिर हम अपने सामने काम ही काम देखेंगे और यह काम होगा भी हिन-कर और साथ ही हमागी समस्त शारीरिक तथा मानिसक वासनाओं को तम कर सकेगा।

में तो अपने मन में यह सोचता हूँ—प्रत्येक आदमी का दिन खाने के हिसाब से चार भागों में या जैसा कि प्रचलित है चार पहरों में विभक्त हो सकता है। पहला भाग नास्ते से पृर्व, दूसरा दो पहर के भोजन तक, तीसरा तीसरे पहर के टिफ़न तक, और चौथा रात्रि के भोजन तक। मनुग्य की शृति जिन कामों की ओर जाया करती है वे भी चार भागों में विभक्त किये जा सकते हैं। पहले तो शारीरिक श्रम,—अर्थात हाथ पैर, पीठ और कंधों के द्वारा कसकर मेहनत करना, जिससे पसीना आना, दूसरे अंगुलियों और कलाइयों का काम— अर्थात् कलाकौराल सम्बन्धी काम, तीसरे बुद्धि और कल्पना का काम, और चौथे अन्य लोगों से व.त-चीत करने का काम।

आदमी जिन चीजों का इस्तैमाल करता है वे भी चार

भागों में बॉटी जा सकती हैं। प्रथम प्रत्येक मनुष्य कठोर श्रम द्वरा उपार्जित परार्थों का उपभोग करता है—जैसे रोटी, मकान, कुँचा, जल, ख्रादि, द्वितीय हुनर-उद्योग द्वारा बने हुए पदार्थ-कपड़े, बर्तन, जूने, टोपी ख्रादि; चुकीय, मानसिक प्रकृति की उपज—जैसे विद्या ख्रीर कला, चतुर्थ मनुष्यों के संसर्ग में खाना जैसे भिन्नता बढ़ाना, परिचय प्राप्त करना, सभा ख्रादि में जाना।

में भोजता हूँ कि काम का इस प्रकार आयोजन करना श्रित जिसमें मनुष्य अपनी चारों तरह की शिक्तियों को उपयोग में ला सके और चार प्रकार की चीजों का जो व्यवहार करता है वह भी स्वयं बनाकर बदले में दूसरों को दे सके। इस दृष्टि से समय-विभाग इस प्रकार किया जाय—प्रथम प्रहर कठोर शारीरिक श्रम; द्वितीय पहर मानसिक श्रम; तृतीय प्रहर श्रीद्योगिक कार्य; चतुर्थ प्रहर सन्त और सज्जन पुरुषों का समागम । अच्छा हो यदि मनुष्य इस प्रकार अपने समय को विभाजित करके मनुष्योगयोगी काम करे। किन्तु यदि यह असम्भव हो तो एक बात जरूरी है—मनुष्य परिश्रम के कर्तव्य को पहचाने और यह सममें कि दिन के प्रत्येक भाग का उचित उपयोग करना उसका धर्म है।

मैं सो बता हूँ ऐसा होने ही पर हमारे समान ये जो ग़लत अम-विभाग फैज़ा हुआ है वह दूर हो सकेगा और एक उचित २५२

## अड्तीसवां परिच्छेद

ऋौर न्याय्य श्रम-विभाग का प्रचार करेगा, जिससे मानव-समाज के सुख में बाधा न पड़ कर उसके कल्याण का मार्ग खुलेगा।

में जीवन-भर मानसिक काम ही करता रहा हूँ। मैं सोचता था कि मेरा मुख्य काम लिखना है और बाक़ी सब जरूरी काम में दूसरों पर छोड़ देता था, या यों किहए कि जबरदस्ती उनसे करवाता था। किन्तु यह प्रबन्ध जो देखने में मानसिक काम के लिए बड़ा सुविधाजनक माछ्म पड़ता था, अन्यायपूर्ण और अतुक्षित तो था ही, पर मानसिक कार्य के लिए भी वह बहुत ही असुविधाजनक सिद्ध हुआ। मैं जीवन-भर लिखा ही किया; मैंने अपना खाना-पीना, सोना और मनोरंजन आदि सब काम इसी के काम की सुविधा के अनुकूल रक्खे, और इस लिखने के काम सिवा मैंने और कुछ किया भी नहीं।

किन्तु इसका परिणाम यह हुआ कि एक तो मैंने अपने निरीक्तण और ज्ञान-सञ्चय का चेत्र बहुत संकुचित बना लिया। प्रायः ऐसा होता था कि मुक्ते अध्ययन के लिए कोई विषय न मिलता था और जब मुक्ते मनुष्य-जीवन का वर्णन करने की अरूरत पड़ती (और मनुष्य-जीवन का प्रश्न प्रत्येक मानसिक प्रकृत्ति के सामने आया करता है) तब मुक्ते अपने अज्ञान का भास होता और मुक्ते दूसरे लोगों से उन चीजों के विषय में पूछना या सीखना पड़ता कि जिन्हें खुले मैदान में मेहनत-मज़-

दूरी करने वाला प्रत्येक आदमी जानता है। दूसरे जब मैं लिखने बैठता तो अक्सर लिखने की अन्दर से प्ररणा ही नहीं होती, मुक्ते कई बार तो केवल इसलिए जिखना पड़ता कि लोग अपनी मासिक पत्रिका में मेरा नाम छाप कर लाभ डठाना चाहते थे, उन्हें मेरे लेखों या विचारों की जरूरत न थी।

ऐसे समय मुभे लिखने के लिए बड़ा प्रयास करना पड़ता था। कभी-कभी तो में कुछ भी न लिख पाता था, श्रीर कभी कुछ लिखता भी तो खराब, जिसखे मुभे श्रसन्तोष श्रीर मन में ग्लानि होती। इस तरह सप्ताह के सप्ताह गुजर जाते; में खाता-पीता, सोता, गर्भ कर हे पहनता पर कुछ काम न करता श्रीर करता भी तो कुछ ऐसा काम कि जिससे किसो को कोई लाभ न हो सकता था—श्रर्थात् इस प्रकार का जीवन व्यतीत करके में मनुष्य-जाति के प्रति वह जघन्य श्रीर नीच पाप करता कि जो मजदूरी का श्रभ्यासी श्राहमी कभी करना पसन्द नहीं करेगा। किन्तु जब से मैंने कठोर शारीरिक श्रम तथा श्रीद्योगिक काम करने की श्रावश्यकता श्रीर महत्ता को समभा है, तब से बहुत बड़ा परिवर्तन हो गया है। मेरा सारा समय किसी न किसी उपयोगी काम में लगा रहता है, जिससे शिजा के साथ-खाथ मेरी श्राहमा को स्कूर्ति मिलती है श्रीर मेरे मन को श्रानन्द प्राप्त होता है।

अड्तीसवां परिच्छेद

श्रतएव श्रव में श्रपने इस उपयोगी श्रौर रुचिकर श्रम के काम को श्रपने विशेष मानसिक काम की खातिर उसी समय होड़ता हूँ कि जब मुमे लिखने की कोई श्रान्तिक प्रेरणा होती है या मुमे प्रत्यच्च उसकी श्रावश्यकता प्रतीत होती है। इससे मेरे लिखने के काम में एक नवीन विशेषता पैदा होने लगी, जिससे यह लोगों को भी श्रिधिक उपयोगी हो उठा श्रौर मुम्मे भी उससे श्रिधक सन्तोष भिलने लगा।

पत्ती की बनावट इस प्रकार को है कि उसके लिए उड़ना, चलना, चुगना और विचार करना जरूरी है। जित्र वह ये सब काम करता है, तो वह प्रसन्न और सन्तुष्ट रहता है और तभी वह पूर्ण और सचा पत्ती कहा जा सकता है। मनुष्य के सम्बन्ध में भी ठीक यही बात है। जब वह चलता किरता है, भारी चीजों को हिलाता डुलाता है, उन्हें उठाता है और उठाकर ले जाता है, अपनी आँख, नाक, कान, जवान और दिमाग की शक्तियों को काम में लाता है, तभी वह स्वस्थ और सन्तुष्ट रहता है—और, वास्तव में, तभी वह स्वस्थ और सन्तुष्ट रहता है—और, वास्तव में, तभी वह स्वस्थ और सन्तुष्ट रहता है—और, वास्तव में, तभी वह स्वन्ध सैं कि वह सच्चा मनुष्य है।

जिस मनुष्य ने मजदूरी के कर्तव्य को समम लिया है वह अपनी बाह्य तथा आन्तरिक आवश्यकताओं के अनुसार श्रम में हिनत फेर-बदल स्वभावतः कर लेगा और जब तक हसे अपने अन्य विशिष्ट काम में संलग्न होने की आन्तरिक अनिवार्य प्रेरणा न होगी, या जब तक दूसरे आदमी भी उस काम के लिए उससे अनुरोध न करेंगे, तबतक वह अपने दैनिक अम के कार्य को छोड़ना पसन्द न करेगा। मनुष्य को अपनी निजी आवश्यकता की पूर्ति के लिए ही इतने प्रकार की जिस्मानी मेहनत करनी पड़ती है कि अम करना उसके लिए भार न होकर सरल और आनन्दद।यक हो जाता है।

श्रम करना बुरा है, इस मिध्या धारणा के कारण मनुष्य श्रम को मेहनत-मजदूरी के काम से मुक्त कर लेता है। श्रर्थात, चन कामों को जबरदस्ती दूसरों से कराता है श्रीर फिर श्रपनी स्थित की रचा के लिए श्रपने ऊपर खास काम करने की जिम्मे वारी लेने का बहाना करता है श्रीर इसे श्रम-विभाग के नाम से पुकारता है।

श्रम-विभाजन की इस मिथ्या धारणा के हम इतने श्रभ्यस्त हो गये हैं कि हम सचमुच ही यह उचित श्रौर श्रावश्यक सम-मने लगे हैं कि मोची, यन्द्र-शिल्पी, लेखक श्रौर संगीतज्ञ श्रादि को मनुष्योचित जीवन-सम्बन्धी श्रावश्यक श्रौर श्रमिवार्य मेहनत से मुक्तकर दिया जाय। जहाँ दूसरों के श्रम को जबरद्स्ती श्रप-हरण कर लेने की पद्धित न हो श्रौर जहाँ श्रालसी जीवन में श्रानन्द मानने की भयंकर भूल-भरी धारणा न हो, वहाँ कोई

# अड्तीसवां परिच्छेद

भी मनुष्य अपनी पसन्द के विशिष्ट काम के खातिर अपने को उस मेहनत से मुक्त करने की कभी इच्छा ही न करेगा कि जो अपनी आवश्यकताओं की पूर्ति के लिए अनिवार्य हैं; क्योंकि उसके रुचिकर कार्य से उसे कोई लाभ तो होता ही नहीं, वह तो मानों अपनी रुचि और अपने भाइयों की सेवा के लिए एक प्रकार का त्याग है।

गाँव में एक आदमी अपने पड़ोसियों के लिए जूते बनाने और गाँठने का काम स्वीकार करके अपने को उस आनन्दमयी स्कूर्ति से वंचित कर लेता है, जो खुली हवा में खेतों में काम करने से मनुष्य को प्राप्त होती है; किन्तु वह यह इसलिए करता है कि उसे जूते बनाने का शौक है और वह जानता है कि दूसरा कोई आदमी इस काम को इतनी अच्छी तरह न कर सकेगा ओर यदि वह काम कर देगा तो लोग उसके कृतज्ञ होंगे। किन्तु वह यह कभी न चाहेगा कि इस विशिष्ट कार्य को वजह से वह तरह-तरह के मनोरंजन करनेवाले अन्य अमों को छोड़ दे। संगीतज्ञ, यन्त्र-शिल्पी, लेखक और विद्वान के सम्बन्ध में भी ठीक ऐसा ही होगा।

त्राजकल जब कोई मालिक अपने मुहरिए से किसान का का काम करने को कहता है, या राज्य अपने किसी मन्त्री को देश-निकाला दे देता है, तो लोग कहने लगते हैं कि यह बड़ा १७

श्रन्याय हुश्रा। वास्तव में हमारी विकृत मन:स्थित ही ऐसा कहलाती है। सच पूछो तो उन्होंने श्रपने भारी विशिष्ट काम को छोड़कर खाभाविक श्रौर रुचिकर काम करने के श्रवसर को प्राप्त किया है। श्राजकल की विकृत परिस्थित के कारण जिसके विचार बिगड़ नहीं गये हैं, वह तो इस परिवर्तन को प्रसन्नतापूर्वक खीकार करेगा।

जहाँ समाज अपनी प्राकृतिक अवस्था में है, वहाँ ऐसा ही होता है। मैं एक ऐसे समुदाय को जानता हूँ, जहाँ लोग खयं मेहनत करके अपनी रोजी कमाते हैं। इन लोगों में एक आदमी औरों की अपेशा अधिक पढ़ा-लिखा था इसलिए उससे पढ़कर उपदेश देने का अनुरोध किया गया, जिसे उसने प्रसन्नतापूर्वक स्वीकार कर लिया। वह दिन में तैयारी करता, ताकि शाम को वह ज्ञान की बातें अपने भाइयों को बता सके और यह सममकर उसे सन्तोष होता कि इस प्रकार वह दूसरों के लिए उपयोगी सिद्ध हो रहा है। किन्तु थोड़े दिनों में इस एकान्त मानसिक अम से वह थक गया और उसका खास्थ्य गिरने लगा। उस समुदाय के लोगों को उसकी यह दशा देखकर उस पर दया आई और उन्होंने उससे फिर खेतों में चलकर काम करने का अनुरोध किया।

जो लोग श्रम को जीवन का सार श्रौर त्र्यानन्द मानते हैं, २५८

## अड़तीसवां परिच्छेद

उनके श्रम का श्राधार प्रकृति के साथ जो संघर्ष चलता है वहीं रहेगा—केवल कृषि-श्रम में ही नहीं बल्कि श्रीद्योगिक, मानसिक श्रीर सामाजिक कामों में भी यही लक्ष्य उनके सामने रहेगा।

इन विविध प्रकार के कामों को छोड़ कर कोई मनुष्य दूसरे काम को तभी हाथ में लेगा, जब उस विशिष्ट काम की उसमें योग्यता होगी, उसे उसका शौक़ होगा, और वह यह समफेगा कि इस काम को अन्य लोगों की अपेत्ता वह अधिक अच्छी तरह कर सकेगा और तभी वह अपने आवश्यक कामों को छोड़ कर तथा उनके द्वारा होने वाले लामों को त्याग कर दूसरों की इच्छाओं को पूर्ण करने में प्रवृत्त होगा।

जब मेहनत-मजदूरी के विषय में ऐसा ख़याल लोगों में फैलेगा और इसी के अनुसार श्रम-विभाग किया जायगा, तभी वे दु:ख दूर होंगे, जिन्हें हमने अपनी दूषित कल्पना के कारण श्रम के साथ सम्बन्धित कर रक्खा है। श्रीर उसी समय श्रम आनन्द का ख़क्प प्रहण करेगा। क्योंकि तब मनुष्य या तो वहीं काम करेगा कि जो प्रत्येक मनुष्य के लिए खभावतः उपयोगी, आवश्यक और मनोरश्वक होते हैं, या फिर उसे इस बातः का आत्म-सन्तोष होगा कि वह दूसरों की सेवा के निमित एक विशिष्ट और कठिन काम सम्पादित करके खार्थ त्याम कर रहा है।

यह कहा जाता है कि श्रम-विभाग बहुत लाभदायक है। पर यह लाभदायक है, किस के लिए ?

क्या यह अधिक लाभदायक है कि जल्दी से जल्दी जितने अधिक से अधिक जूते और कपड़े बनाये जा सकते हैं, वे बना डाले जायँ ? किन्तु ये जूने और कपड़े बनायगा कौन ?

कुछ लोग जन्म-भर पिन का ऊपरी भाग ही बनाया करते हैं। भला उनको इससे क्या लाभ होता है।

यदि हमारा यह उद्देश्य होता कि अधिक से अधिक संख्या में जूते और कपड़े तैयार किये जायँ, तब तो अवश्य ही इसे लाभदायक कहा जा सकता था; किन्तु प्रश्नतो यह है कि मनुष्यों को किस प्रकार सुखी बनाया जाय ?

वास्तव में श्रानन्द जीवन में है, श्रीर जीवन है श्रम में!

जो काम मनुष्य के लिए श्रहिचकर, श्रनावश्यक और त्रास-दायक है वह लाभदायक कैसे सिद्ध हो सकता है ? यदि सब के कल्याण का विचार छोड़ कर कुछ थोड़े से मनुष्यों के लाभ का ध्यान हो, तब तो यह भी कह सकते हैं कि कुछ मनुष्य दूसरों को खा जायँ, यह बहुत श्रच्छा और लाभदायक है। जो बात में श्रपने लिए उपयोगी और लाभदायक सममता हूँ, वही और सब के लिए भी उपयोगी और लाभदायक है। शारीर और श्रात्मा, हृदय और बुद्धि से सम्बन्ध रखने वाली जो वासनायें मुक्त में हैं,

## अड़तोसवां परिच्छेद

उनकी तृप्ति और आत्म-कल्याण यही मेरे लिए लाभदायक हैं।

अब यदि मैं इस कल्याण को प्राप्त करना चाहता हूँ और उन आवश्यकताओं की पूर्ति करना चाहता हूँ, तो मुक्ते उस पागलपन को अपने दिमाग से दूर कर देना चाहिए कि जिसमें किपीवेन्सी के उस महामान्य पागल की भाँति मैं फँसा हुआ हूँ और जो यह कहता है कि भले आदिमयों को हाथ से काम नहीं करना चाहिए; उन्हें अपने सारे काम दूसरों से कराने चाहिए।

यह तथ्य मालूम करने के बाद मैं इस निश्चय पर पहुँचा कि श्रपनी श्रावश्यकतात्रों की पूर्ति के निमित्ता जो श्रम करना पड़ता है, वह चार भागों में विभक्त किया जा सकता है श्रोर उन चारों में हो श्रानन्द है। वे भार-स्वरूप नहीं हैं; इतना ही नहीं यदि एक के बाद दूसरे प्रकार के श्रम को किया जाय तो उनसे शान्ति श्रीर विश्रान्ति भी मिलती है।

मजदूर का दिन जिस प्रकार उसके भोजन।विधान से चार भागों में विभक्त है, वैसे ही मैंने भी अपने श्रम को चार भागों में विभक्त करके अपनी आवश्यकताओं की सामग्री को जुटाने का उद्योग ग्रारम्भ किया।

"क्या करें ?" इस प्रश्न के जो उत्तर मुक्ते मिले संचेप में वे निम्न प्रकार हैं—

प्रथम – मैं अपने को घोखा न दूँ। बुद्धि जिस प्रकार के २६९

जीवन को उचित श्रीर न्याय्य बताती है, उससे मैं कितना ही क्यों न बहक गया हो ऊँ; मुक्ते सत्य का श्रनुसरण करने में नहीं हिचकना चाहिए।

द्वितीय — दूसरों की अपेत्ता मैं कुछ अधिक उच हूँ, मुम्म में कुछ विशेष गुण हैं, मैं कुछ अधिक न्यायी और प्रतिष्ठित हूँ, यह ख्याल छोड़कर मुभे अपना दोष स्वीकार करना चाहिए।

तृतीय—अपने और दूसरों के जीवन के निर्वाह के लिए मुफ्ते अपनी पूरी शक्ति के साथ मेहनत करके प्रकृति के साथ संघर्ष करने का जो अनन्त और निर्विवाद मानवी कर्तव्य है उसे पालन करना चाहिए।



मिं अपने सम्बन्ध में जो कुछ कहना था, वह तो मैं कह चुका। किन्तु जिन बातों से प्रत्येक मनुष्य का सम्बन्ध है ऐसी बातें कहने से मैं अपने को रोक नहीं सकता और मैंने जो निष्कर्ष निकाले हैं उनकी भी जाँच कर लेने की मुक्ते जरूरत मालूम होती है।

मैं यह बता देना चाहता हूँ कि जिस निर्णय पर मैं पहुँचा हूँ उस निर्णय पर मेरे दर्ग के अनेक लोगों को पहुँचना होगा और यह भी कह देना जरूरी सममता हूँ कि यदि थोड़े से लोग भी उस निर्णय पर पहुँचेंगे तो उसका क्या फल होगा।

यदि हमारी श्रेणी त्र्यौर हमारी जाति के लोग इन बातों पर गम्भीरता-पूर्वक विचार करेंगे तो निश्चय ही उसका फल यह २६३ होगा कि जो नवयुवक लोग निजी स्वार्थ और ऐसे सुखों के पीछे दौड़ रहे हैं कि जो उनको सर्वनाश की ओर लेजा रहे हैं और जिनकी वजह से दुनिया में लोगों का जीवन दिनों दिन अधिकाधिक क मय होता जा रहा है, वे इस स्थिति को सममेंगे और सममकर भयभीत हो उठेंगे। न्याय-प्रिय लोग अपने जीवन पर यदि सूक्ष्मता र्वक विचार करेंगे तो अपने जीवन को क्रूरता और उसमें समाये हुए अन्याय को देख कर सहम जाँयगे और भीरु लोग और कुछ नहीं तो इस प्रकार का जीवन व्यतीत करने में जो खतरा है उसको देखकर घवड़ायेंगे।

हमारे जीवन की दुर्दशा! हम अमीर लोग अपने इस असत्य से भरे हुए जीवन का विज्ञान और कला के द्वारा कितना ही सुधार या समर्थन करने का उद्योग क्यों न करें, वह दिन ब दिन कमजोर ही होता जायगा, अस्वस्थ और अधिकाधिक कष्ट-मय होता ही जायगा। और प्रति वर्ष आत्म-हत्या और श्रूण-हत्या के पाप में वृद्धि होती जायगी, प्रति वर्ष हमारे वर्ग की नई पीढ़ी दुर्बल बनतो जायगी, और प्रति वर्ष हम अपने जीवन की दुर्दशा में अभिवृद्धि होती हुई देखेंगे।

यह निश्चित है कि इस मार्ग पर चलते रहने से कभी भी हमारा उद्घार नहीं हो सकता, फिर हम ऐशो आराम और मनो-रंजन की चीजों में कितनी ही वृद्धि क्यों न करें, कितनी ही १६४

## उनचाळीसवां परिच्छेद

श्रौषिधयों का कृत्रिम दाँत श्रौर कृत्रिम बालों श्रादि का श्रावि-क्कार क्यों न किया करें।

यह सत्य इतना व्यापक हो उठा है कि समाचारपत्रों में चूर्ण आदि के विज्ञापन 'गरीवों की नियामत' आदि शीर्षक देकर छापे जाते हैं, जिन में लिखा होता है कि अच्छा हाज्मा तो ग्रीव मेहनती लोगों ही का होता है, अमीर लोगों को तो हाज्मा दुरुस्त करने के लिए किसी न किसी औषधि की जरूरत पड़ती है और यह चूर्ण उन्हीं में से एक है। इस स्थित को किसी भी प्रकार के मनोरंजन, ऐशो-आराम वा चूर्ण आदि से ठीक नहीं किया जा सकता। इसके लिए जरूरत इसी बात की है कि जीवन में एकदम परिवर्तन किया जाय।

हमारे जीवन के साथ हमारे अन्तरात्मा का विरोध। मानव जाति के विरुद्ध हमने जो वे वफाई की है उसको हम कितना ही न्याय-सिद्ध करने की कोशिश क्यों न करें, किन्तु हमारी ये सारी चेष्टायें प्रत्यच्च प्रमाणों के सामने बिलकुल व्यर्थ हो जाती हैं। हम देखते हैं कि चारों खोर लोग भूख से, कार्याधिक्य से, मर रहे हैं, और इधर हम इन्हीं लोगों के भोजन को कपड़ों को और उनकी गाढ़ी कमाई को अपने मनोरंजन के लिए नष्ट कर रहे हैं, इस-लिए हमारे वर्ग के व्यक्तियों का अन्तरात्मा—फिर वह कितना ही संकुचित क्यों न करदिया गया हो—हमें चैन से नहीं बैठने देता और हमारे जीवन-सुखों को विषाक्त बना देता है, जिन्हें हमने अपने गरीब और दुःखी भाइयों से अन्याय पूर्वक छीन लिया है। प्रत्येक न्याय-प्रिय मनुष्य इस बात को महसूस करता है; और आज-कल स्थिति ऐसी हो रही है कि विज्ञान और कला का वह सद्-अंश जो अभीतक अपने नाम को सार्थक बनाये हुए है, रह रह कर मनुष्य को उसकी क्र्रता, उसकी अन्याय-पूर्ण परिस्थित की याद दिलाता रहता है।

पुराने बचाव के साधन, जो अदूट समभे जाते थे, नष्ट हो गये और श्राज कल विज्ञान की उन्नति विज्ञान के खातिर और 'कला केवल कला के लिए' कहकर जो हवाई दलीलें पेश की जाती हैं वे साधारण तर्क की धार और वृद्धि के प्रकाश के सामने ठहर नहीं सकतीं।

मनुष्य का अन्तरात्मा इस तरह की नई नई तरकी को से धोखे में डाल कर शान्त नहीं किया जा सकता; वह तो शान्त तभी होगा, जब हम जीवन में एकदम वाञ्छनीय परिवर्तन कर देंगे और जीवन को ऐसा बना लेंगे कि फिर बचाव करने की ज़करत ही न रहेगी।

हमारा जीवन खतरे में ! लोगों को सता-सता कर, उनपर अन्याय और अत्याचार कर-करके, हम उन्हें जो अधीर बनाये दे रहे हैं उसका कैसा खतरनाक नतीजा होने वाला है, इस २६६

## **ँउनचा**लीसवां परिच्छेद

स्पष्ट बात को हम श्रापने से कितना ही छिपा कर क्यों न रक्खें, श्रीर घोखेबाजी से, जबरदस्ती से या खुशामद से, हम उस ख़तरे को दूर करने की कितनी ही कोशिश क्यों न करें, वह तो दिनों दिन पल-पल में बढ़ता ही जाता है। यह खतरा बैसे तो मुद्दतों से हमारे सामने था; किन्तु अब तो वह इतना समीप श्रा पहुँचा है कि हमारी समम में ही नहीं श्राता कि हम क्या करें—हमारी स्थित उस जहाज के समान है, जो गरजते हुए तूफानी समुद्र पर मोले खा रहा है श्रीर जिसे समुद्र गुस्से से भर कर हड़प किया ही चाहता है।

सर्वनाश श्रौर खून-खराबी की बीभत्सताश्रों से भरी हुई। मजदूरों की क्रान्ति तीस वर्ष से हमारे सिर पर मँडरा रही है श्रौर श्रभी तक हम तरह-तरह की चालाकियों ही से उसके बजाघात से बचते रहे हैं।

यूरोप की ऐसी ही स्थित है; और ऐसी ही नहीं बल्कि इस से भी अधिक भयंकर स्थिति रूस देश की है, क्योंकि यहाँ तो बचाव के भी कोई साधन नहीं हैं। जो वर्ग लागों को सताते हैं, उनमें से जार को छोड़ कर लोगों की नज़रों में और किसी को ऐसा करने का अधिकार नहीं है वे तो सिर्फ जबरदस्ती अपनी चालाकियों ही से अपनी स्थिति बनाये हुये हैं; किन्तु जनता में जो बुरे से बुरे आदमी हैं उनकी घृणा और जनता के अच्छे से श्यच्छे प्रतिनिधियों की अवमानना हमारे प्रति पल-पल पर बढ़ती जाती है।

रूसी लोगों के अन्दर तीन-चार वर्षों से एक नये अर्थ-पूर्ण शब्द का प्रचार हो रहा है। यह शब्द पहले सुनने में न आया था; आज तो वह गली-गली सुनाई देता है। सर्व-साधारण अब हम लोगों को 'निकम्मा—मुफ्तखोर' कहते हैं।

दलित और दुखित लोगों की घृणा और अवमानना बढ़ रही है और अमीर लोगों को शारीरिक और नैतिक शिक का हास होता जा रहा है। वह घोखेबाजी, जिससे अमीर लोग अभी तक अपना काम चला रहे थे, अब खुलती जाती है और घितक-वर्ग के पास अब कोई ऐसी जीज नहीं है, जिससे वे इस बढ़ते हुए खतरे से अपनी रहा कर सकें। प्राचीन काल की परिपाटी फिर से स्थापित करना असम्भव है और गई हुई प्रतिष्ठा और साख को जमाना अब अशक्य है। जो लोग अपने जीवन में फेर-बदल करना नहीं चाहते उनके लिए केवल यही आधासन है कि उनका अपना जीवन तो जैसे-तैसे बीत ही जायगा, उसके बाद उनको सन्तित का जो कुछ होना होगा वह होता रहेगा। अमीरों का अन्धा दल मनमें ऐसा सोच कर चुप हो जाता है, किन्तु खतरा तो बढ़ता ही जाता है और वह भयंकर आपित दिन पर विन नजादीक आती जाती है।

#### उनचलीसर्वा परिच्छेद

तीन कारणों से अमीर लोगों को यह समम लेना चाहिए।

कि उन्हें अपने जीवन में परिवर्तन करने की जरूरत है। प्रथम—
अपने निजी कल्याण तथा अपने परिवार की भलाई की इच्छा,
जो इस परिस्थित में असम्भव है जब तक कि धनो लोग अपने
जीवन में परिवर्तन करने को तैयार नहीं होते। द्वितीय—अन्तरात्मा की आवाज का सन्तुष्ट करना, जो वर्तमान परिस्थित के
होते असम्भव है। तृतीय—प्रति दिन बढ़ता हुआ जिन्दगी का
खतरा, जो किसी बाहरी तरकींब से एक नहीं सकता।

इन तीनों कारणों से प्रभावित होकर अमीरों को अपने जीवन में परिवर्तन करने के लिए तैयार हो जाना चाहिए । जीवन में परिवर्तन करने ही से कल्याण की साधना होगी, अन्तरात्मा की इच्छा की पूर्ति होगी और आने वाले खतरे का निराकरण भी हो सकेगा। और जीवन में परिवर्तन करने का एक ही तरीका है, और वह यह कि हम अपने को धाखा देना छोड़ दें, पश्चात्ताप करें और परिश्रम को अभिशाप न समम कर उसे जीवन का आनन्द-मय कार्य मानें।

इसके उत्तर में यह कहा जाता है—में दस-पाँच घरटे शारीरिक परिश्रम करूँ, इससे क्या लाभ हो सकता है, जबिक मेरे रुपये के बदले में सैकड़ों किसान खुशी-खुशी उस काम को करने के लिए तैयार हो जायँगे ? इससे पहला लाभ तो यह होगा कि खुद मेहनत करने से तुम अधिक सजीव, खस्थ, सुदृढ़ और सदय बन जाओगे। दूसरा लाभ यह होगा कि यदि तुम में अन्तरात्मा का कुछ अंश शेष है, जो दूसरे लोगों को काम करते हुए देख कर तुम्हें कोंचा करता है. तो उसका यह कोंचना बन्द हो जायगा। तुम अपनी अन्तरात्मा को प्रति दिन अधिक सन्तुष्ट कर रहे हो; इस भावना से तुम्हें आनन्द मिलेगा। और आज का अपना जो अत्यन्त खराब जीवन है, जिसमें रह कर दूसरों का कल्याण करना एक-दम अशक्य है, उससे तुम मुक्त हो जाओगे और दूसरों का कल्याण करने वाला खतंत्र और पवित्र जीवन व्यतीत करने के विचार से तुम्हारे मन में आनन्द का अविभीव होगा। अभी तक नैतिक सृष्टि का जो मार्ग तुम्हारी दृष्टि से ओमल था वह अपने पूर्ण उन्मुक्त रूप में तुम्हारी नज्रों के सामने आ जायगा।

तीसरा लाभ यह होगा कि अपने बुरे कर्मों के द्वारा जागृत हुई प्रतिहिंसा के सतत भय से स्वयं मुक्त हो कर तुम यह अनु-भव करोगे कि दूसरों को भी उस प्रतिहिंसा के फल से बचा रहे हो और खास कर उन बेचारे दलित लोगों की, घृणा और कोभ की कूर जलन से, रहा कर रहे हो।

किन्तु यह श्रकसर कड़ा जाता है कि यदि हमारी श्रेणी के

#### उनचास्रीसवां परिच्छेद

लोग कि जिनके सामने श्रमेक गम्भीर दार्शनिक, वैज्ञानिक, राजनैतिक, कला-मय, धार्मिक श्रौर सामाजिक प्रश्न हल करने के लिए सदा बने रहते हैं श्रौर जो राज्यों के मन्त्री हैं, श्रमात्य हैं, जो श्रध्यापक हैं, श्राचार्य हैं कला कार श्रौर संगीतज्ञ हैं, श्रौर जिनका मिनट-मिनट लोगों की दृष्टि में बहुमूल्य है, यदि ऐसे लोग श्रपने बूट साफ करने, कपड़े धोने, जमीन जोतने-बोने श्रौर पश्च-पद्मियों को दाना-धास खिलाने के काम किया करें, कि जिन्हों हमारे नौकरों-चाकरों के श्रलावा ऐसे सैकड़ों लोग कि जो हमारे समय को बहुमूल्य समभते हैं स्वयं करने को तैयार होंगे, तब तो सचमुच यह स्थिति बड़ी ही हास्यजनक होगी।

किन्तु तब हम स्वयं ही अपने कपड़े क्यों पहनते हैं ? खुद ही क्यों नहाते और क्यों अपने हाथ से बालों में कंघा करते हैं ? हम क्यों अपने पैरों से चलते हैं, महिलाओं और महमानों के बैठने के लिए अपने हाथ से उठा-उठा कर कुर्सियाँ देते हैं, द्वार खोलते और बन्द करते हैं, लोगों को गाड़ी में बैठते समय सहारा देते हैं और इसी प्रकार के सैकड़ों काम करते हैं कि जिन्हें पहले हमारे दास-दासी हमारे लिए कर दिया करते थे ?

क्योंकि हम सममते हैं कि ये काम ऐसे हैं कि जिन्हें हम स्वयं कर सकते हैं श्रीर जो मानवी गौरव श्रर्थात् मानवी कर्तव्य के विरुद्ध नहीं हैं। शरीरिक श्रम के विषय में भी यही बात है। मनुष्य का गौरव — उसका पवित्र कर्तव्य इसी में है कि वह अपने हाथ-पैरों से वह काम ले कि जिसके लिये वे उसे दिए गये हैं; वह अपने खाये हुए भोजन को ऐसे काम में खर्च करे कि जिससे भोजन पैदा होता है, उन्हें निकम्मा न रहने दे । भगवान ने मनुष्य को हाथ केवल इसलिए हर्गिज नहीं दिए हैं कि वह सुथरा रख कर अपने मुँह को भोजन और सिगरेटों से भरता रहे।

शारीरिक श्रम का प्रत्येक समाज और प्रत्येक मनुष्य के लिए यही अर्थ होता है। किन्तु हमारे समाज के लोगों ने इस प्राकृतिक नियम की जब से अवहेलना की है तब से सभी मनुष्यों की दुर्दशा का प्रारम्भ हुआ है और इस लिए हम शिचित और धनिक-वर्ग के लिए शारीरिक श्रम का एक और भी अर्थ है; और वह यह कि इस प्रकार हम खयं श्रम करके दूसरे लोगों के सामने उदाहरण रख कर श्रम धर्म का जोरों से प्रचार करते हैं और मानव-समाज के ऊपर जो भयंकर आपत्ति के बादल मँडरा रहे हैं उन्हें दूर हटाते हैं।

यह कहना कि 'शिचित मनुष्य का शारीरिक श्रम करना व्यर्थ-सा है' यह कहने के समान है कि 'मन्दिर बनाते समय एक ईट को दूसरी ईट के ऊपर ठीक तरह से रखने से क्या लाभ ?' प्रत्येक महत्व-पूर्ण काम शान्त सरल श्रीर निरिममान वातावरण २७२

#### उनचालीसवां परिच्छेद

में ही हुआ करता है। मनुष्य खेत जोतने का, गाय-बल चराने का, या सोचने का काम बहुत भारी रोशनी और आतिश-बाजी में, तोपों की गड़गड़ाहट में या कौजी वर्दी से सि जित होने की हालत में नहीं कर सकता।

दीपों की जगमगाहट, तो गें की गड़गड़ाहट, सङ्गीत, वर्दियाँ सफाई श्रीर चमक-द्मक ये चीजें प्रायः हम किसी बड़े काम के लिए जरूरी सममते हैं, किन्तु वास्तव में वात तो यह है कि जहाँ इन बातों का समावेश होता है वहाँ महत्व का श्रभाव होता है। महान श्रीर सच्चे कार्य सदा ही सरल श्रीर विनम्न होते हैं। हमें जो बड़े से बड़ा काम करना है, वह भी वास्तव में ऐसा हा है। हमारे जीवन में जो भयद्धर श्रसङ्गतपन भरा हुश्रा है उसको दूर करना ही वह महान काम है, जो हमें इस समय करना है। जिन कार्यों से यह श्रसङ्गतपन दूर हो सकेगा वे विनम्न श्रतस्य श्रीर देखने में उपहास्य माळ्म पड़ते हैं—जैसे शारीरिक श्रम द्वारा श्रपना काम करना श्रीर दूसरों को भी सहायता पहुँचाना; पर हम श्रमीर लोगों को यही करना होगा, यदि हम श्रपने जीवन की दुर्दशा श्रीर उसमें समाये हुए श्रन्याय को तथा उसके कारण भविष्य में श्रानेवाली श्रापत्ति को सममते हैं।

यदि मैं या दो-चार-दस-पाँच त्रादमी शारीरिक श्रम की त्रवहेलना न करके उसे त्रापने सन्तोष, सुख त्रौर त्रान्तरात्मा १८ की शान्ति तथा श्रपनी रत्ता के लिए जरूरी सममने लगें तो इससे भला क्या होगा? इससे यह होगा कि एक-दो या दस-पाँच आदमो एक दूसरे के काम में बिना बाधा डाले और सरकारी अथवा क्रान्ति-जनित बल-प्रयोग के बिना ही उस प्रश्न को हल कर डालेंगे कि जो इस समय समस्त संसार के सामने हैं और जिसको हल करना बड़ा मुश्किल हो रहा है। इस प्रश्न को यह लोग हल भी इस प्रकार करेंगे कि जिससे क्नका जीवन सरस और सुन्दर हो उठेगा, उनके अन्तरात्मा को शान्ति मिलेगी और जो खतरा इस समय उनके सामने हैं वह दूर हो जायगा।

दूसरा फल यह होगा। दूसरे लोग भी देखेंगे कि जिस सुख श्रीर कल्याण को वे सब जगह खोजते फिरते थे वह बिलकुल उनके निकट ही है श्रीर सांसारिक परिस्थिति श्रीर श्रन्तरात्मा के बीच जो एक श्रनिवार्य विरोध-सा दीख पड़ता था वह बड़ी ही सरलता श्रीर सुन्दरता के साथ दूर हो जाता है। श्रीर वे यह भी समभ जायँगे कि श्रपने चारों श्रीर जो लोग रहते हैं उनसे डरने के बजाय हमें उनसे मिलना-जुलना श्रीर उन्हें प्यार करना चाहिए।

ये आर्थिक और सामाजिक समस्याएँ जो जाहिरा हल न होनेवाली मालूम होती हैं, उस सन्दुकची की तरह हैं, जो बिना किसी विशेष उद्योग के स्वतः खुल जाती हो। किन्तु वह ३०४

## उनचालीसवां परिच्छेद

उस समय तक न खुलेगी, जबतक वे सीधी से सीधी श्रीर श्राव-श्यक बात न करेंगे श्रर्थात् जबतक उसे खोलेंगे नहीं। यह जाहि-राला-हल सवाल वही पुराना, दूसरों की मेहनत को छीन लेने का सवाल है। इस सवाल ने श्राजकल हमारे जमाने में सम्पत्ति का रूप थारण किया है।

श्रगले जमाने में दूसरे लोगों की मेहनत जबरदस्ती दास-प्रथा के द्वारा छीन ली जाती थी। श्राजकल हमारे जमाने में यह काम सम्पत्ति के द्वारा सम्पादित होता है। हमारे जमाने में सम्पिश सब बुराइयों का मूल हो रही है। यह सम्पत्ति उन लोगों के दु:खों का कारण है जो उसके स्वामी हैं श्रथवा जिनके पास उसका श्रभाव है। यह सम्पत्ति उन लोगों की श्रन्तरात्मा की पीड़ा का कारण है कि जो सम्पति का दुरुपयोग करते हैं; श्रौर यह सम्पत्ति ही उस भय का कारण है, जो गरीबों श्रौर श्रमीरों के संघर्ष से पैदा होने वाला है।

सम्पत्ति सब पापों का मूल है, किन्तु फिर भी हमारे आधुनिक समाज की सारी प्रवृति सम्पत्ति-सम्पादन की श्रोर ही लगी हुई है, श्रोर संसार की समस्त प्रवृत्तियों का लक्ष्य भी यह संपत्ति ही वन रही है। राज्य और राजतंत्र इसी सम्पत्ति को प्राप्त करने के लिए—श्रिका, चीन और बालकन के भू-भागों को अधिकार में लाने के लिए—षड्यंत्र रचते हैं और युद्ध करते

हैं। बैक्कर, ज्यापारी, कारखानेदार, जमीदार मजदूर, आदि सभी इसी की खातिर तरह-तरह की चालें चलते हैं और अपने की तथा दूसरों को दुःख देते हैं। सरकारी कर्मचारी व कलाकार सम्पत्ति के लिए ही मगड़ा करते हैं, एक दूसरे को धोखा देते हैं और दुःख उठाते हैं। न्यायालय और पुलिस सम्पत्ति की रज्ञा के लिए बने हैं। आजन्म कैद, जेलखाने और तरह-तरह के दएड विधान ये सब बातें सम्पत्ति के कारण ही अस्तित्व में आई हैं। सम्पत्ति सारे अनथों का मूल हैं; परन्तु सारी दुनिया इसी सम्पत्ति के संरच्या और विभाजन में ज्यस्त है।

किन्तु यह सम्पत्ति है क्या चीज ? लोग ऐसा सममा करते हैं
कि सम्पत्ति वास्तव में ऐसी चीज है, जिस पर मनुन्य का स्वत्व
है, जो उसकी निजी चीज है। इसीलिए वे कहा करते हैं कि
यह चीज हमारी है। घर और जमीन को भी हम सम्पत्ति कहा
करते हैं। किन्तु वास्तव में यह एक भ्रम और वहम है। हम
जानते हैं और यदि जानते नहीं हैं तो आसानी से जान सकते
हैं कि सम्पत्ति और कुछ नहीं दूसरों की मजदूरी से लाभ उठाने
का केवल एक साधन है। और दूसरों की मजदूरी हमारी अपनी
कभी हो ही नहीं सकती, ध्यान पूर्वक विचार किया जाय तो
इस प्रकार की सम्पत्ति अपनी मिल्कियत नहीं हो सकती।

मनुष्य सदा उस चीजा को श्रपना कहता रहा है और २७६

## उनचालीसवाँ परिच्छेद

कहता रहेगा कि जो उसकी मर्जी के मुताबिक व्यवहार में लाई जा सकती है श्रीर जो उसकी श्रात्मा से सम्बद्ध है । मनुष्य का शरीर ही मनुष्य की सच्ची सम्पत्ति है श्रीर ज्योंही वह किसी ऐसी चीज को श्रपना कहना ग्रुक्त करता है, जो उसका शरीर तो नहीं है किन्तु जिसे वह शरीर की ही तरह श्रपनी इच्छा के श्रधीन रखना चाहता है, त्योंही वह एक भूल में प्रवेश करता है, जिसके परिणाम-स्वरूप उसे निराशा श्रीर व्यथा भोगनी पड़ती है श्रीर दूसरों को भी वह दु:ख भोगने के लिए वाध्य करता है। मनुष्य श्रपनी स्त्री को श्रपना कहता है; श्रपने बच्चों, श्रपने दास-दासियों श्रीर श्रपनी श्रन्य चीजों को भी श्रपना कहता है; किन्तु वस्तु-स्थिति सदा उसकी भूल को प्रकट कर देती है। मनुष्य को चाहिए कि यातो वह श्रपने इस वहम को छोड़ दे, श्रन्यथा वह खुद दु:खी होगा श्रीर दूसरों को भी दु:खी बनायगा।

श्राजकल यों तो नाम के लिए दास-प्रथा को हमने त्याग दिया है, किन्तु हमने धन सिचत करने का श्रधिकार सुरिचत रख छोड़ा है और इसी धन के द्वारा हम दूसरों की मेहनत-मजद्री का उपभोग करते हैं।

किन्तु अपनी स्त्री श्रीर अपने बच्चों, दास-दासियों श्रीर श्रोड़ों को अपना कहना बिलकुल मूठ श्रीर कपोल-कल्पित है श्रीर वस्तु-स्थिति के सामने इस कल्पना की पोल खुल जाती है श्रीर जो लोग इस कल्पना में विश्वास रखते हैं उनको इससे केवल दु:ख ही पहुँचता है। क्योंकि खी श्रीर पुत्र ठीक हमारे शरीर के भाँति हमारी इच्छा के श्राधीन कभी न होंगे, इसलिए हमारा शरीर हो एक ऐसी चीज है, जिसे हम श्रपना कह सकते हैं। इसी प्रकार धन पर भी हमारा सच्चा स्वत्व कभी नहीं हो सकता, उसको श्रपना मान कर हम केवल श्रपने को धोखा श्रीर दु:ख ही दे सकते हैं। यह तो मेरा शरीर ही एक मात्र ऐसी चीज है जो मेरा है, जो मेरी सच्ची सम्पत्ति श्रीर सदा मेरी श्राज्ञा पालन करने के लिए तत्पर रहता है श्रीर जो मेरी श्रात्मा से सम्बद्ध है।

हम लाग जो अपने शरीर के अतिरिक्त दूसरी चीजों को अपना सममने के आदी हैं, वही इतने बड़े बहम को उपयोगी और दुष्परिगामों से रहित सममते हैं। िकन्तु हमें इस विषय पर जरा विचार करने ही की ज़रूरत है और फिर हम यह समम जायँगे कि अन्य सभी वहमों की तरह यह बहम भी भयंकर परिगामों वाला है।

एक विलक्कल सीधा-सा उदाहरण ले लीजिए। मैं अपने को अपनी सम्पत्ति सममता हूँ और मेरे ही जैसा एक दूसरा आदमी है उसको भी मैं अपनी सम्पत्ति सममता हूँ। मोजन बनाना २७८

## **उन**चालीसवां परिच्छेद

तो सीखना ही चाहिए, यदि मैं दूसरे मनुष्य को अपना समभने के वहम में न फँसा होता तो अपने को पाकशास्त्र तथा अन्य सभी बातों की जो मेरी सच्ची मिल्कियत अर्थात मेरे शरीर के लिए ज़रूरी हैं, सिखाता; किन्तु मैंने यह सब बातें सिखाई अपनी कित्पत सम्पत्ति को, और इसका परिणाम यह हुआ कि मेरा रसोइया मेरी इच्छानुसार काम नहीं करता है, मेरे पास से भाग जाता है या मर जाता है। इस प्रकार मेरी इच्छायें अपूर्ण रह जाती हैं। मैं खाना बनाने की आदत खो बैठता हूँ जिससे मुभे रह रह कर यह खयाल आता है कि मैंने रसोइया के लिए जितना समय दिया और कष्ट उठाया उतना श्रम और समय यदि मैं खं भोजन बनाना सीखने में व्यय करता तो कैसा रहता ?

मकान, कपड़े, बर्तन, जमीन, जायदाद रुपये पैसे की मिल्कियत के विषय में भी यही कहा जा सकता है। प्रत्येक किएत सम्पित में ऐसा होता है कि जरूरत सदा पूरी नहीं हो पाती श्रीर मेरी तो सच्ची सम्पित्त मेरा शरीर है, उसके लिए समस्त श्रावश्यक ज्ञान, कौशल, स्वभाव जो में प्राप्त कर सकता था नहीं प्राप्त कर पाया। परिणाम यह निकला कि मैं अपनी शक्ति श्रीर कभी-कभी तो अपना सारा जीवन किसी ऐसे व्यक्ति या ऐसी चीज के अपर व्यय कर बैठता हूँ कि जो मेरी सम्पत्तिन तो कभी थी श्रीर न कभी हो ही सकती है।

में अपना समक्त कर 'श्रपना' पुस्तकालय बनाता हूँ, 'श्रपनी' चित्रशाला स्थापित करता हूँ, 'श्रपना' घर बनाता हूँ, मुक्ते जो कुछ चाहिए उसे खरीदने के लिए मैं श्रपना पैसा रखता हूँ, श्रोर इसका परिणाम यह होता है कि जो कल्पित सम्पत्ति है उसको सच समक्त कर मैं सच्ची श्रोर कल्पित सम्पत्ति के बीच जो भेद हैं उसको मूल जाता हूँ, मेरी श्रपनी सची सम्पत्ति पर तो मेरा श्रिषकार रहता है, मैं उसको सुधारने के लिए मेहनत कर सकता हूँ, वह मेरी सची सेवा कर सकती है श्रोर सदा मेरे कहे में रहती है; किन्तु कल्पित सम्पत्ति मेरी कभी होती नहीं है, श्रोर कभी हो सकती नहीं—फिर चाहे मैं उसे किसी भी नाम से क्यों न पुकारूँ।

शब्दों के अर्थ को हम बिगाड़ न दें तो उनका सदा एक निश्चित अर्थ हुआ करता है।

सम्पत्ति % का अर्थ क्या है ?

सम्पत्ति वह चीज है, जो मेरी है; जो बिलकुल मेरे ही लिए दी गई है; जिसका मैं जब जैसा चाहूँ उपयोग कर सकूँ जिसे दूसरा कोई मुक्ससे छीन न सके; जो जीवन-पर्यन्त मेरी ही बनी रहती है; और जिसमें मैं युद्धि श्रीर सुधार कर सकूँ।

अ यहाँ सम्पत्ति के लिए ( Property ) शब्द का प्रयोग किया गया है।

## ·डनतालीसवां परिच्छेद

प्रत्येक मनुष्य की ऐसी सम्पत्ति तो उसके शरीर के सिवा श्रौर दूसरो कोई चीज नहीं हो सकती।

श्राज इसी श्रर्थ में किल्पत सम्पत्ति का प्रयोग होता है श्रीर यह वहीं किल्पत सम्पत्ति है कि जिसे श्रमली सम्पत्ति बनाने की श्रमम्भव धुन के कारण ही संसार में इतना दुःख फैला हुश्रा है—ये युद्ध, फॉसी, इएड, कैदखाने, भोग-विलास, दुराचार, इत्या श्रीर मानवजाति के सर्वनाश के साधन प्रचलित हो रहे हैं।

तब क्या हो, यदि दस-पाँच मनुष्य आवश्यकता से बाध्य होकर नहीं, प्रत्युत मनुष्य को शारीरिक श्रम करना चाहिए इस कर्तव्य के ज्ञान से प्रेरित होकर, हल जोतें, लकड़ी चीरें और जूते बनाने लगें और यह सममने लगें कि वे जितना अधिक काम करेंगे उतना ही अच्छा है ?

इसका फल यह होगा कि दस आदमी या अकेला एक ही मनुष्य विचार और कृति के द्वारा लोगों को यह दिखा देगा कि ये भयानक दु:ख जो लोग भोग रहे हैं कोई दैव-निर्मित नियम या ईश्वरेच्छा या ऐतिहासिक आवश्यकता की बाद नहीं प्रत्युत सिर्फ एक वहम है और वह वहम भी कोई जबरदस्त और अत्यिक शिक शांकिशाली नहीं बल्कि कमजोर और नहीं के समान है और जिसे छोड़ने के लिए किसी बहुत बड़े प्रयास की जारूरत नहीं, देवल मूर्ति की पूजा की तरह इसमें भी अविश्वास करने ही

की देरी है कि फिर मकड़ी की जाले की तरह यह नष्ट होजायगा।

जो लोग जीवन के आनन्दमय नियम का पालन करने के लिए श्रम धर्म का निर्वाह करने के लिए, मेहनत करना शुरू करेंगे वे अपने को सम्पत्ति सम्बन्धी अपार दुःखमय वहम से मुक्त कर लेंगे और तब ये समस्त सांसारिक संस्थायें, जो मनुष्य के अपने निर्जाशरीर के अतिरिक्त दूसरे प्रकार की कल्पित सम्पत्ति की रज्ञा के निमित्त बनी हुई है, केवल अनावश्यक ही नहीं भार-रूप जान पड़ने लगेगी और यह स्पष्ट हो जायगा कि ये संस्थायें आवश्यक नहीं बल्कि हानिकारक, काल्पनिक और मूठी हैं।

जो मनुष्य श्रम को अभिशाप न समम कर श्रानन्द का कारण मानता है उसके लिए श्रपने शरीर के श्रातिरिक्त श्रन्य प्रकार की सम्पत्ति, श्र्यांत् दूसरों की मेहनत से लाभ उठाने की सत्ता श्रीर सम्भावना केवल व्यर्थ ही नहीं बाधक भी माछम होगी। मुम्ने श्रपना खाना श्रपने श्राप बनाने में मजा श्राता है श्रीर मुम्ने उसकी श्रादत भी पड़ गई है। श्रव यदि कोई दूसरा श्रादमी मेरे लिए खाना बनाता है तो वह मुम्ने मेरे दैनिक काम से विश्वत कर देता है श्रीर वह मुम्ने इतना संतोष न दे सकेगा जितना कि मैं खुद श्रपने हाथ से खाना बनाकर श्रपने को संतुष्ट किया करता था। ऐसे मनुष्य के लिए किएत संपत्ति का सञ्चय करना श्रावश्यक न होगा। जो मनुष्य श्रम में ही जीवन मानता २८२

## **उनता**ळीसवॉॅं परिच्छेद

है और जीवन को श्रम से श्रोत-प्रोत कर लेता है, उसे सम्पत्ति की श्रर्थात् दूसरे लोगों की मेहनत का उपयोग करने—खाली समय को किसी प्रकार बिताने श्रीर जीवन को रसमय बनाने— के साधनों की बहुत ही कम जरूरत रह जायगी।

यदि मनुष्य का जीवन श्रम में लगा हुआ हो तो उसे न तो बहुत सारे कमरों, कपड़ों और सामान की जरूरत होती है, नः अत्यधिक खर्चीले भोजन की, सवारी शिकार और मनोरञ्जन की। विशेषतः जो मनुष्य श्रम को जीवन का कर्तज्य और जीवन का आनन्द मानता है वह दूसरों के श्रम का उपभोग करके अपने श्रम को कम करने को चेष्टा न करेगा।

जो मनुष्य मानता है कि अम ही जीवन है वह ज्यों-ज्यों कौशल, धैर्य और चातुर्य प्राप्त करता जायगा त्यों-त्यों वह अधिकाधिक काम करने की कोशिश करेगा और एक लगा भी व्यर्थ खोना पसन्द न करेगा। जो मनुष्य अम करना ही जीवन का उद्देश्य सममता है और फल के विषय में निस्पृह है तथा अम के द्वारा सम्पत्ति सञ्चय करना जिसका लक्ष्य नहीं है, वह श्रोजारों के विषय में कभी प्रश्न न करेगा। ऐसा आदमी यद्यपि सदा ही अत्यन्त उत्पादक श्रोजारों को अपने उपयोग के लिए चुनेगा, किन्तु जरूरत पड़ने पर अनुत्पादक श्रोजारों से काम करने में भी वह वैसा ही सन्तोष प्राप्त करेगा।

यदि उसके पासं भाफ से चलने वाला हल है, तो वह उससे जोतेगा; यदि ऐसा हल उसके पास नहीं है, तो वह घोड़ों से चलनेवाले हल से जोतेगा; वह भी न होगा, तो वह सीधे-सादे पुरानी चाल के हल से जोतेगा; और यदि यह भी न मिल सकेगा तो वह फावड़े से काम चलायेगा। गर्जेकि हर हालत में वह अपने उदेश्य को पूरा करेगा—अर्थात् वह मनुष्योपयोगी अम करके अपना जीवन वितायेगा और आन्तरिक सन्तोष को प्राप्त करेगा। ऐसे मनुष्य का जीवन वाह्य और आन्तरिक दोनों ही हालतों उस मनुष्य की अपेत्ता कहीं अधिक सुखमय होगा कि जिसने अपना जीवन सम्पत्ति का सञ्चय करने में लगा रक्खा है।

बाह्य दृष्टि से यह लाभ होगा कि उसे कभी किसी बात की कभी न रहेगी, क्योंकि जब मनुष्य यह देखेंगे कि यह आदमी काम से जी नहीं चुराता और बड़े प्रेम और शोक से मेहनत करता है, तो वे हर प्रकार उसके श्रम को अधिक से अधिक फल प्रद बनाने की कोशिश करेंगे, जैसे कि जोर से बहते हुए पानी के अपर लोग दौड़ कर पनचकी बनाने जाते हैं। इस मनुष्य के श्रम को अधिक उत्पादक बनाने के लिए वे उसकी शारीरिक आवश्यकताओं की पूर्ति कर देंगे, जो वे किसी ऐसे आदमी के लिए कभी करना पसन्द नहीं करेंगे कि जिसने अर्थ-सञ्चय को अपना ध्येय बना रक्खा है। शारीरिक आवश्यकताओं की पूर्ति नर देंगे, जो वे किसी ऐसे अदिमा के

## उनताळीसवां परिच्छेद

हो जाना बस, इसी बात की मनुष्य को जरूरत होती है। ज्ञान्तरिक दृष्टि से ऐसा मनुष्य अर्थ-सञ्चय करने वाले मनुष्य की अपेचा अधिक सुखी होगा, क्योंकि सम्पत्ति-प्रेमी मनुष्य की तृष्णा कभी पूरी न होगी और अम-धर्मी मनुष्य की फिर चाहे वह यूढ़ा, दुवेल और मरणासन्न ही क्यों न हो—अपनी शक्ति के अनुसार काम करके पूर्ण सन्तोष तथा अपने साथियों को प्रीति और सहानुभूति प्राप्त कर सकेगा।

इसको एक परिणाम तो यह होगा कि कुछ विचित्र और तरङ्गी लोग सिम्रेट पीने, ताश खेलने और अपनी सुस्ती को लिए-लिए इधर-उधर घूमते फिरने के बजाय हल जोतने, जूते बनाने आदि का काम करेंगे। प्रत्येक दिमागी काम करने वाले मनुष्य के पास १० घंटे खाली होते हैं, उन्हें शम में लगा कर उनका उपयोग लोग करेंगे।

दूसरा परिग्णाम यह होगा कि ये सनकी लोग क्रियात्मक रूप से यह सिद्ध कर देंगे कि वह किल्पत सम्पत्ति कि जिसके लिए मनुष्य इतना कष्ट उठाते हैं, खुद दु:ख मेलते हैं और दूसरों को दु:ख देते हैं, श्रानन्द प्राप्ति के लिए श्रावश्यक नहीं है बल्कि बाधक है और सिर्फ एक वहम है; मनुष्य की सचीस म्पत्ति तो उसके हाँथ-पाँव और उसका सिर है। और इस वास्तविक सम्पत्ति का श्रानन्दमय सदुपयोग करने के लिए यह श्रावश्यक

है कि शरीर के अतिरिक्त भी कोई सम्पत्ति है, इस असत्य विचार से अपने को मुक्त कर लें; क्योंकि असद्विचार के कारण ही हम मूठी सम्पत्ति पर अपनी अधिकाँश जीवन शक्ति को नष्ट कर देते हैं।

एक और परिणाम यह होगा; ये लोग इस बात को सिद्ध कर देंगे कि जब मनुष्य किल्पत सम्पत्ति में विश्वास करना छोड़ देता है तभी वह अपनी सच्ची सम्पत्ति का वास्तविक उपयोग करना सीखता है—अर्थात् तभी वह अपने शरीर से ठीक-ठीक काम लेता है, जिससे उसे सौगुना लाभ होता है और ऐसा आनन्द प्राप्त होता है कि जिसको हम अभी कल्पना भी नहीं कर सकते। और वह इतना उपयोगी, बलवान् और दयाछ मनुष्य होगा कि जो हर कहीं अपने पैरों पर खड़ा हो सकेगा जो सबको अपना भाई समम्तेगा, जिसे सब लोग चाहेंगे, प्यार करेंगे

जब सर्वसाधारण इस प्रकार के दो-चार दस-पाँच 'सनकी' श्रादिमियों को देखेंगे, तो समक जायँगे कि श्राज जिन मुसीबतों में वे फॅसे हुए हैं श्रौर जिनसे छुटकारा मिलने का कोई मार्ग नहीं सूमता, उससे बचने के लिए उस भयंकर गुत्थी को सुलकाने की जरूरत है कि जिसमें सम्पत्ति-सम्बन्धी वहम के कारण सब के सब बँधे पड़े हैं।

जो लोग यह दलील दिया करते हैं कि अकेला आदमी

#### उनतालीसवां परिच्छेद

क्या कर सकता है, उनके लिए इस उदाहरण से बढ़कर अच्छा जबाब नहीं हो सकता। नाविक लोग नौका को धार पर चढ़ा रहे हैं। क्या कभी ऐसा कोई नाविक हो सकता है कि जो यह सममकर नाव खेने से इन्कार करदे कि वह अवेला नाव को धार पर नहीं चला सकता ? जो कोई भी खाने-पीने और सोने जैसे पशु-जीवन के खत्वों के श्रातिरिक्त किसी मानव-कर्तव्य को मानता है, वह जानता है कि उसका कर्तव्य किस बात में है। नौका खेनेवाला नाविक जानता है कि उसे यथाशक्ति निर्दिष्ट दिशा में नौका को खेते रहना चाहिए। उसे यदि कोई दसरा काम करना होगा तो वह नौका को ठिकाने पर पहँचाने के बाद ही उसकी करेगा। नाविक के विषय में श्रथवा सामुदायिक रूप में काम करनेवाले दूसरे लोगों के विषय में जो बात सच है वही समस्त मानव-सभाज से सम्बन्ध रखने वाले काम के विषय में भी सच है। प्रत्येक मनुष्य यह कहकर कि मैं अकेला नौका को नहीं खे सकता पतवार फेंक दे, तो यह ठीक नहीं है। अपने निर्दिष्ट लक्ष्य को ध्यान में रखकर नाव को एक ही दिशा में खेना चाहिए ऐसी बुद्धि प्रत्येक नाविक को स्वभावतः होती है। हमें किस दिशा में जाना है, यह बात स्पष्ट है श्रीर श्रपने श्रास-पास के लोगों के जीवन में, अन्तरात्मा की प्रोरणा में और आजतक जो मानव-ज्ञान व्यक्त हुआ है उसमें यह दिशा इतनी स्पष्टता के साथ

मलकती है कि जो आदमी काम करना नहीं चाहता वही यह कहेगा कि उसको वह दिशा दिखाई नहीं देती है।

हाँ, तो इसका क्या परिगाम होगा ?

परिणाम यह होगा कि पहले एक आदमी, फिर दूसरा नाव खेना शुरू करेगा और तब उनकी देखा-देखी तीसरा आदमी भी शामिल हो जायगा और इस प्रकार एक-एक करके काफी आदमी शामिल हो जायगे, जिससे काम चल निकलेगा और ऐसा मालूम होने लगेगा कि जैसे वह काम खतः हो रहा है, जिसके परिणाम खरूप और लोग भी जो यह नहीं सममते हैं कि यह काम क्यों और किसलिए किया जा रहा है, उसमें योग देने लगेंगे।

ईश्वरीय नियम का पालन करने के लिए ज्ञान पूर्वक जो लोग काम करते हैं उनमें पहले तो वे लोग शामिल होंगे, जो काम के महत्त्व को कुछ तो बुद्धि से और कुछ श्रद्धा से स्वीकार करेंगे। इसके बाद इनसे भी अधिक संख्या में वे लोग सम्मिलित होंगे, जो अप्रगामी लोगों पर श्रद्धा रखते हैं। और फिर तो अधिकांश जनता योग देने लगेगी और इस प्रकार लोग अपने सर्वनाश का मार्ग बन्द करके सच्चे आनन्द को प्राप्त करेंगे।

यह तब होगा (श्रीर यह जल्दी ही होने वाला है) कि जब हमारे वर्ग के लोग श्रीर उनके साथ ही साथ श्रिधकाँश काम करनेवाले लोग पाखानों को साफ करना लजाजनक नहीं सममेंगे २८८

#### उनतालीसवां परिच्छेद

बल्कि इस बात को सहन करना वह लज्जाजनक सममोंगे कि उनके गन्दे किये हुए पाखानों को दूसरे हमारे भाई साफ करें। साधारण जूते पहनकर लोगों से मिलने जाने में वे लज्जित न होंगे बल्कि नंगे पाँव चलनेत्राले लोगों के सामने बड़े-बड़े कीमती खूट पहनकर जाने में वे लज्जित होंगे, यदि उन्हें फोंच भाषा या नवीनतम उपन्यास का ज्ञान नहीं है तो इससे वे लज्जा का अतुभव न करके इस बात से लज्जित होंगे कि वे रोटी खाते तो हैं पर उसे बनाना नहीं जानते; दस्तकारी की हुई कमीज या साफ पोशाक न पहननेसे वे लज्जित न होंगे किन्तु आलस्य का परिचय देने वाले साफ कोट को पहनकर धूमने-फिरने से वे लज्जित होंगे, काम के कारण हाथों को मैला देखकर वे लज्जित न होंगे। बल्कि अपने हाथों में कार्यजनित रेखा न देखकर वे शरमिंदा होंगे।

ये सब बातें तब होंगी, जब जनता जागृत होकर इन बातों को माँगेगी श्रीर जनता इन बातों को उस वक्त माँगेंगी कि जक मनुष्य उन मोह-पाशों से मुक्त हो जायँगे कि जो उनकी दृष्टि में सत्य को छिपाये हुए हैं। मेरे ही देखते-देखते इस सम्बन्ध में कई महत्त्वपूर्ण परिवर्तन हो गये हैं। जनता के विचारों में परिवर्तन होने ही से ये परिवर्तन श्रास्तत्व में श्राये। ये परिवर्तन तो मेरे सामने हुआ है कि जहाँ पहले श्रमीर लोग चार घोड़ों की गाड़ी श्रीर दो नौंकरों के बिना बाहर निकलते थे तो उन्हें शर्म मालूम १०

होती थी श्रौर नहलाने श्रौर कपड़े पहनाने तथा श्रम्य सेवाश्रों के लिए नौकर या दासी को न रखना लज्जाजनक सममते थे,वहाँ श्रव एकाएक यह परिवर्तन हुआ है यदि बोई खुद न नहाये श्रौर कपड़े खुद न पड़ने या नौकरों को गाड़ी के साथ ले जाय तो यह लज्जा की बात समभी जाती है। ये सब परिवर्तन लोकमत के द्वारा ही हुए हैं।

क्या हम उन परिवर्तनों को नहीं देख पाते कि जो लोकमत के द्वारा अब हो रहे हैं। ? पचीस वर्ष पहले दासता का समर्थन करनेवाले वाक्जाल का जब मंजन हुआ तो लोकमत ने स्तुत्य क्या है और निन्ध क्या है इस विषय में अपनी धारणा में परि-वर्तन कर लिया और इसके परिणामस्वरूप जीवन बदल गया। वैसे ही अब जरूरत इस बात का है कि जो दलील धन की सत्ता का समर्थन करती हैं उनका खरडन किया जाय। इससे स्तुत्य और निन्ध क्या है इस विषय में लोकमत में परिवर्तन हो जायगा और जीवन फिर बदल जायगा।

किन्तु धन की सत्ता का समर्थन करनेवाले मोह-जाल का खरडन श्रीर इस विषय में लोक-मत का परिवर्तन बड़ी तेजी से हो रहा है। वह मोह-जाल बिल्कुल स्पष्ट श्रीर पारदर्शी है श्रीर सत्य को श्रिधक देर तक छिपा नहीं सकता। यदि कोई जरा बारीकी से विचार करे तो उसे स्पष्ट माछ्म होगा कि लोक-रेड़

#### उनतालोसवां परिच्छेद

मत में जिस परिवर्तन के होने की श्रमिवार्य श्रावश्यकता है, वह परिवर्तन हो गया है; केवल लोग श्रभी उसे श्रच्छी तरह जान नहीं पाये हैं श्रीर उसका नामकरण संस्कार श्रभी नहीं हुआ है।

हमारे जमाने का साधारण पढ़ा लिखा आहमी यदि उन परिणामों का विचार करे, जो विश्व-सम्बन्धी उसकी धारणाओं से फलित होते हैं, तो वह देखेगा कि धर्म अधर्म स्तुत्य और निन्दा की जो कल्पना उसने बना रक्खी है, और जिसके अनु-सार वह अपने जीवन में व्यवहार करता है, वह उसकी जीवन सम्बन्धी धारणाओं के एकदम प्रतिकृत है।

उदाहरण के लिए हम धनिक वर्ग के एक युवक को छेते हैं। प्रत्येक भला युवक वृहे, बच्चे और स्त्री को सहायता देने से इन्कार करना लज्जा जनक सममेगा। अपनी जान बचाकर अपने साथी के प्राण और स्वास्थ्य को खतरे में डालना वह लज्जाजनक सममता है। हर कोई उन 'किरधील' लागों की तरह व्यवहार करना घोर निन्ध और पशुता-पूर्ण कर्म सममेगा कि जो तूफान के समय अपनी पित्रयाँ और वृही स्त्रियों को तन्त्रू के खूँद पकड़े रहने के लिए बाहर भेजे देते थे और खुद तन्त्रू के अन्दर बैठ कर शराब पीते थे। प्रत्येक मनुष्य किसी कमजोर आदमी से काम कराना बुरा समभता है। और खास कर ऐसे खतरे के समय कि जैसे जहाज में आग लगी हो, किसी बलवान मनुष्य का

दूसरों को एक श्रोर ढकेल कर पहले जीवन-रित्तणी नौका में जा बैठना श्रद्यन्त लजा-जनक समभा जायगा। मनुष्य इन कामों को बुरा श्रीर लजा-जनक समभते हैं श्रीर खास-खास मौकों पर वे ऐसे काम कभी न करेंगे, किन्तु दैनिक जीवन में इसी प्रकार श्रीर कभी-कभी तो इनसे भी बुरे काम इन लोगों के द्वारा किये जाते हैं —केवल इस लिए कि उनकी वीभत्सता शब्द-जाल से ढकी रहती है।

मनुष्य यदि ज़रा विचार करे तो अपने जीवन को बीभत्सता को वह देख श्रौर समभ सकेगा।

एक युवक रोज कमीजें बदलता है। उन कमीजों को साफ कौन करता है ? उनको साफ करने वाली एक औरत होती है, जो अवस्था में उसकी माता अथवा मातामही के समान होगी और जो प्रायः बीमार रहती है। यही युवक किसी दूसरे आदमी को यदि ऐसा करता देखे, यह देखे कि केवल शौकीनी की खातिर वह रोज कपड़े बदलता है और उन्हें एक वेचारी बूढ़ी औरत से धुलवाता है, जो अवस्था में उसकी माता के समान है, तब वह अपने मन में उसे क्या कहेगा ?

एक नवयुवक श्रपनी शान की खातिर घोड़े खरीदता है श्रौर इनको काढ़ने का काम एक बूढ़े श्रादमी को सौंपता है, जो श्रवस्था में उसके पिता या पितामह के समान है श्रौर इस प्रकार ३९२ खसकी जान को जोखम में डालता है और यह नवयुवक उन चोड़ों पर उस समय सवार होता है जब वे सध जाते हैं और स्वतरा दूर जाता रहता है। यही नवयुवक किसी दूसरे आदमी को ऐसा करता हुआ देखे, यह देखे कि अपने को खतरे के काम से बचा कर अपने शौक की खातिर दूसरे आदमी को खतरे में डालता है, तो वह उसके लिए अपने मन में क्या कहेगा ?

ये केवल कल्पना ही की बातें नहीं हैं। अमीर लोगों का सारा जीवन वास्तव में ऐसी ही बातों से भरा रहता है। बूढ़ों, बचों और क्षियों का शक्ति से ज्यादा मेहनत करना और दूसरे लोगों के द्वारा ऐसे कामों का किया जाना जो जोखम से भरे हुए हैं और जो काम में सहायता देने के लिए नहीं बल्कि केवल निर्धिक इच्छाओं की पूर्ति करने के लिए कराए जाते हैं, ऐसी ही बातों से हमारा जीवन भरा रहता है। मछुआ हमारे लिए मछ-लियों का शिकार करते-करते हुब मरता है। धोबिन सरदी खाते खाते मर जाती है, लोहार अन्धा हो जाता है। कारखानों में काम करने वाले रोगी हो जाते हैं या मशीन से कष्टकर लक्ष हे-लूले हो जाते हैं, लकड़हारे छुचों के नीचे दब जाते हैं, मजदूर छठ पर से गिर कर मर जाते हैं, और दर्जिन सीते सीते दुवली हो जाती है। प्रत्येन प्रकार की मजदूरी में तन्दुरुस्ती और जिन्दगी का खतरा रहता है। इस बात को छिपाना या उसको न

देखना श्रसम्भव है। इस स्थित में से बचने का एक ही उपाय है। कोई भी श्रादमी जो श्रपने को बचाकर दूसरे की तन्दुरुस्ती श्रीर जिन्दगी को खतरे में डालता है, वह हमारी श्रपनी ही धारणा के श्रनुसार दुष्ट श्रीर कायर है। यद हम इन दोषों से बचना चाहते हैं,तो हमें चाहिए कि हम दूसरों से उतना ही काम करायें जितना जीवन-रक्षा के लिए जरूरी है श्रीर साथ ही हम ख्यं भी ऐसे श्रम में भाग लेनेसे न हिचकें कि जिसमें खास्थ्य श्रीर जीवन को हानि पहुँचने की सम्भावना हो।

मेरी जिन्दगी में ही कई विचित्र परिवर्तन हुए हैं। मुक्ते याद है, पहले यह कायदा था कि खाने के समय प्रत्येक मनुष्य की कुर्सी के पीछे एक आदमी तरतरी लिए खड़ा रहता था। लोग जब किसी से मिलने जाते थे तो अपने साथ दो नौकरों को ले जाते थे। लोगों को 'पाइप' देने और उन्हें साफ करने के लिए कमरे में एक लड़का और एक लड़की खड़े रहते थे। अब ये सब बातें हमें विचित्र-सी माल्म पड़ती हैं। किन्तु क्या यह भी उतनी ही विचित्र बात नहीं है कि एक युवक या युवती या कोई प्रौढ़ पुरुष किसी मित्र से मिलने जाय तो नौकरों को घे हे कसने का हुक्म दे और खूब मोटे-ताजे घोड़े केवल इसी काम के लिए रक्खे जायँ ? क्या यह आश्चर्य की बात नहीं है कि एक आदमी पाँच कमरे में रहे या एक स्त्री अपनी पोशाक रुध्ध

#### उनताळीसवां परिच्छेद

पर सैकड़ों हजारों रूपये खर्च करे जब कि ज़रूरत सिर्फ इस बात की है कि वह कुछ रूई या ऊन ले कर काते और उससे अपने लिए अपने पित और बच्चों के लिए कपड़े तैयार कराये ?

क्या यह आश्चर्यजनक नहीं है कि लोग निकम्मा जीवन व्यतीत करते हैं, कुछ भी काम नहीं करते, केवल इघर-उघर सैर-सपाटा करते हैं, सिगरेट पीते हैं, ताश खेलते हैं, और उनको खाने-पिलाने तथा गरम रखने के लिए आदमियों की एक फौज की फौज लगी रहती है ?

क्या यह आश्चर्य जनक नहीं है कि वृद्ध पुरुष समाचारपत्रों में नाटकों श्रौर सीनेमाश्रों की चर्चा करें श्रौर दूसरे लोग उन्हें देखने के लिए दौडते जायँ!

क्या यह आश्चर्य की बात नहीं है कि हजारों-लाखों लड़कों और लड़कियों को इस प्रकार की शिचा दी जाती है कि जिससे वे किसी भी काम के करने के काबिल नहीं रहते— वे जब स्कूल से घर को जाते हैं, तो उनकी दो चार किताबों को भी ले जाने के लिए नौकरों की जम्दरत होती है ?

जल्दी ही एक ऐसा समय आनेवाला है—बिल्क वह नज-दीक आ पहुँचा है कि जब नौकरों द्वारा परोसा हुआ पाँच प्रकार के पकाओं का भोजन करना लज्जाजनक समका जायगा, इतना ही नहीं बिल्क जो भोजन स्वयं अपने हाथों से न बनाया गया हो उसे खाना भी लज्जाजनक सममा जायगा; पैरों के होते हुए घोड़े पर चढ़ना या बग्धी में बैठना लज्जाजनक सममा जायगा; छुट्टी के दिनों के सिवा ऐसे कपड़े, दस्ताने श्रीर जूते पहन कर फिरना कि जिनको पहन कर काम करना मुश्किल हो, लज्जा-का कारण होगा; जब लोगों को दूध श्रीर रोटी नहीं मिल सकती तब कुत्तों को दूध-रोटी खिलाना लज्जाजनक सममा जायगा; ढेढ़ सौ या दो सौ पौंड का पियानो बजाना, जब कि दूसरों को एक-एक पौंड के लिए मरना खपना पड़ता है, लज्जाजनक सममा जायगा, जबतक ऐसे श्रादमी मौजूद हैं जिनके पास न प्रकाश है न ईंधन है, तब तक रोशनी में काम करने की जरूरत के बिना लालटेनों श्रीर मोमबत्तियों को जलाना श्रीर रोटी बनाने की जरूरत के बिना चूल्हा जलाना लज्जाजनक सममा जायगा। तब नाटक देखने श्रीर गाना सुनने के लिए एक पौंड तो क्या, ६ पेन्स भी खुड़मखुड़ा देना श्रसम्भव होगा। श्रीर यह सब उस समम होगा जब लोकमत श्रम-धर्म को खोकार कर छेगा।



है और सन्तान उत्पन्न करना की का धर्म है। विज्ञान कुछ भी कहा करे, किन्तु की और पुरुष का जो धर्म है। विज्ञान कुछ भी कहा करे, किन्तु की और पुरुष का जो धर्म है वह तो वैसाही अपरिवर्तनीय है कि जैसा शरीर में जिगर का स्थान; और उस धर्म की अवहेलना करने से निश्चित रूप से मौत की सजा मिलती है। अन्तर केवल इतना ही है कि जब मनुष्य अपने धर्म का उद्धंघन करता है, तो उसे अत्यन्त निकट-भविष्य में मौत की सजा मिलती है, किन्तु स्त्री जब अपना धर्म नहीं पालन करती है तो उसका दराड कुछ देर से मिलता है।

यदि सभी मनुष्य श्रपने धर्म का पालन करना छोड़ दें, तो उससे मनुष्यों का तुरन्त ही नाश हो जाता है श्रौर स्त्रियों के धर्म-पालन न करने से दूसरी पीढ़ी के लोगों का नाश होता है। यदि कुछ थोड़े से स्त्री-पुरुष इन प्राकृतिक नियमों का पालन नहीं करते तो इससे समस्त मानव-जाित का नाश तो नहीं होता किन्तु अपराधी का बौद्धिक विकास रक जाता है और उसके मानव-स्त्रभाव का हास होता है।

जो जातियाँ दूसरों पर बलात्कार कर सकती थीं उनके अन्दर तो मनुष्यों ने श्रम-धर्म की अवहेलना बहुत पहले ही से करना शुरू कर दी थी और वह बढ़ते-बढ़ते श्रब इस पागलपन की हद तक पहुँच गई कि उस नियम का उद्घंचन करना एक श्राद्शी बन गया है, 'जिसे महामान्य राजकुमार बोल्खिन' ने त्यक्त किया था और जिसे श्राजकल का हमारा समस्त शिचित संसार स्वीकार करता है। लोग यह समम रहे हैं कि सारा काम तो मशीनों द्वारा हुआ करेगा और मनुष्य जो नसों का समूह मात्र है खूब श्रानन्दोप भोग करेगा।

स्तियों ने अपने धर्म का त्याग बहुत ही कम किया है। वेश्या-वृत्ति और यदा-कदा अ्र्ण-हत्या के रूप में यह अभिशाप प्रकट हुआ है, पर धनिक वर्ग के पुरुषों ने जिस प्रकार अपने धर्म को एक दम ही तिलाखिल दे दी उनकी स्त्रियों ने वैसा नहीं किया वे अपने धर्म का पालन करती रही हैं और इसीलिए स्त्रियाँ अधिक शक्तिशाली हो गई हैं और वे पुरुषों पर शासन कर रही २९८ चालीसवां परिच्छेद

हैं, और उस समय तक शासन करती रहेंगी जब तक कि मर्द लोग अपने धर्म से च्युत हो कर परिगामतः अपनी बुद्धि से भी हाथ धोते रहेंगे।

श्राजकल प्रायः कहा जाता है कि स्त्रियाँ—खास कर पेरिस की सन्तान हीन स्त्रियाँ श्राधुनिक श्रुङ्गारिक साधनों का उपयोग करके इतनी मोहक हो उठी हैं कि उन्होंने श्रपने सींदर्य से पुरुषों को पूर्णतः श्रपने वश में कर लिया है। यह बात ठीक नहीं है। वास्तव में यह वस्तुस्थिन से विलक्कल उलटी है। सन्तान हीन स्त्रियोंने पुरुषों पर श्रधिकार नहीं प्राप्त किया है; यह श्रधिकार तो उनक्षियों ने प्राप्त किया है कि जिन्होंने श्रपने मातृत्व-धर्म को निवाहा है श्रीर उन पुरुषों पर श्रधिकार प्राप्त किया है कि जिन्होंने श्रपने धर्म-पालन में श्रवहेलना की है।

जा स्त्री कृतिम साधनों से सन्तानोपित्त को रोकती है श्रौर जो अपने स्कन्ध श्रौर घुँघराले बालों का प्रदर्शन करके पुरुषों को मोहने की चेष्टा करती है, वह पुरुष पर अधिकार प्राप्त करने वाली नहीं है; वह तो एक ऐसी स्त्री है, जो पुरुष-द्वारा श्रष्ट की गई है श्रौर श्रष्ट हुए पुरुष के ही दर्जे को पहुँच गई है। ऐसी स्त्री श्रौर ऐसा पुरुष, ये दोनों ही अपने धर्म से च्युत हो गये हैं श्रौर, दोनों ही अपनी बुद्धि को श्रष्ट करके श्रपने जीवन को धूल में मिला रहे हैं। हसी भूल के कारण उस जबरदस्त मूर्खेता का जन्म हुआ है, जिसे लोग 'स्त्रियों के अधिकार' के नाम से पुकारते हैं। इस अधिकार की माँग को सूत्र रूप में यों कहा जा सकता है:— 'स्त्रियां कहती हैं, 'तुम मदों ने अपने सच्चे अम-धर्म को छोड़ दिया है और यह चाहते हो कि हम लोग अपना बोमा ढोते रहें। मगर नहीं, यदि यही बात है तो हम भी बैंकों देवस्थानों, विश्वविद्यालयों, आदि संस्थाओं में काम करके तुम्हारी ही तरह अम का ढोंग रचेंगी, सच्ची बात यह है कि हम भी तुम्हारी तरह अम-विभाग के बहाने दूसरों की मेहनत से लाम उठाना चाहती हैं और केवल वासना-तृप्ति के लिए जीना चाहती हैं। स्त्रियों ऐसा कहती हैं और कियात्मक रूप से भी यह साबित कर देती हैं कि वे भी मदों ही की तरह और कभी-कभी तो उनसे भी अच्छी तरह मूठे अम का ढोंग रच सकती हैं।

स्त्रियों के अधिकार का प्रश्न ऐसे लोगों में उठा कि जिन्होंने सच्चे शम-धर्म को छोड़ दिया और यह विचिन्न प्रश्न उठ भी ऐसे ही लोगों में सकता है। यदि एक बार फिर से मनुष्य अपने धर्म पर आरूढ हो जायँ, तो ये सवाल खुद ही मिट जाँय। जिस खी के पास अपना विशिष्ट अनिवार्य कर्तव्य पाजन करने के लिए मौजूद है, वह खदानों को खोदने और खेतों में हल चलाने जैसे मदों के शारीरिक श्रम के कामों में भाग लेने का ३००

चालीसवाँ परिच्छेद

कभी दावा न करेगी। वे तो धनिक वर्ग के इस श्रम के ढोंग में ही भाग लेने का दाबा करतीं हैं।

हमारे वर्ग की स्त्रियाँ पुरुषों की अपेचा अधिक शक्तिशाली शीं और अब भी हैं; किन्तु इसका कारण उनका विमोहक सौंदर्य नहीं है और न उनकी शक्ति का यह कारण है कि वे पुरुषों की तरह मुठे श्रम का डोंग रचने में छुशल हैं। उनकी शक्ति का कारण तो यह है कि उन्होंने अपने धर्म का उद्घंचन नहीं किया। उन्होंने अपने उस फर्ज को कि जिसमें जान तक का खतरा है, ईमानदारी से अदा करने की कोशिश की है। अपने सच्चे श्रम से धनिक-वर्ग के पुरुष हट गये हैं, किन्तु स्त्रियों ने उनकी तरहा अपने कर्तव्य को नहीं छोड़ा है।

किन्तु मेरी याददाश्त में स्त्रियों ने श्रपना धर्म छोड़ना शुरू कर दिया; अर्थात् उसका पतन होना प्रारम्भ हुआ, और मेरे देखते ही देखते वह अधिकाधिक बढता गया। जिस स्त्री ने अपना धर्म छोड़ दिया है वह यह सममती है कि उसका बल उसके सौंदर्य में अथवा मानसिक श्रम का ढोंग रचने की उसकी छुशलता में है और वह सममती है कि सन्तानोत्पत्ति से इन दोनों ही बातों में बाधा पड़ती है। इसलिए विज्ञान की सहायता से (विज्ञान सभी बुरे कार्यों में मदद देने के लिए सदा तैयार रहता है) मेरी याददाश्त में गर्भाशय का नाश करने तथा सन्तानोत्पत्ति को रोकने के बीसियों साधनों का आवि कार हो गया है और ये साधन इतने प्रचलित हो गये हैं कि वे रोजमर्रा के शृंगार का अंश बन गये हैं। परिगाम यह हुआ कि स्त्रियों ने, माताओं ने जिनमें से अधिकांश धनिक वर्ग की हैं, अपने हाथ में जो शक्ति थी उसको खो दिया और अपने को गली गली फिरने वाली सियों के दर्जे को पहुँचा दिया।

यह बुराई बहुत दूर तक फैल गई है और दिन ब दिन श्रिधिकाधिक बढ़ती जाती है श्रीर यदि यही हाल रहा तो जल्दी ही धनिक वर्ग की समस्त ख़ियाँ इसके पंजे में फँस जायँगी और तब यह होगा कि स्त्री और पुरुष दोनों ही एक समान धर्म-भ्रष्ट हो जायँगे श्रौर पुरुषों की तरह स्त्रियाँ भी जीवन का सचा श्रर्थ भूल जायँगी। तब इस वर्ग का उद्धार होना असम्भव होगा। किन्त अभी समय है: क्यों कि अब भी पुरुषों की अपेदा अपना धर्म पालन करने वाली स्त्रियाँ अधिक हैं। इसलिए अब भी इस वर्ग में ऐसे व्यक्ति मौजूद हैं, जिनकी बुद्धि श्रष्ट नहीं हुई है और हमारे समाज की इन्हीं धर्म-प्राण स्त्रियों के हाथ हमारा उद्धार हो सकने की सम्भावना है। काश स्त्रियाँ अपने महत्व श्रौर अपने वल को समभें और अपनी शक्तियों को अपने पति, अपने भाई और बचों को इस भयंकर भवर में से निकालने में लगायें तो इसी में मनुष्य मात्र का कल्याण है।

#### चालीसवाँ परिच्छेद

ऐ धनिक-वर्ग की स्त्रियों और मातात्र्यों ! हमारे वर्ग के पुरुष आज जिन बुराइयों में पड़े हुए दुःख भोग रहे हैं उनमें से उन्हें खबार लेना तुम्हारे हाथ में हैं !

किन्त यह शक्ति उन खियों के हाथ में नहीं है, कि जो अपने शरीर शृंगार से सजा सजा कर सौंदर्य द्वारा मनुष्यों को मोहने में व्यस्त रहती हैं और जो अनिच्छा-पूर्वक दैवयोग से गर्भ रहजाने पर नैराश्य-मय अरुचि के साथ बचों को जन्म देती हैं और फिर तुरन्त ही उन्हें दाइयों के हाथ में सौंप देती हैं: श्रीर न यह शक्ति उन सियों के हाथ में है कि जो जगह-जगह सभाओं में च्याख्यान सनने जाती हैं और बड़ी-बड़ी वैज्ञानिक बातों की चर्चा करती हैं श्रीर इस बात की कोशिश करती हैं कि उनके बचा पैदा न हो, क्योंकि इससे वे समभती हैं, उनकी उस महान मूर्खता में जिसे वे श्रपना विकास कहती हैं, बाधा पड़ती है। यह शक्ति तो उन्हीं ख़ियों, उन्हीं मातात्रों के हाथ में है कि जो सन्तानीत्पत्ति के भार से अपने को मुक्त करने की शक्ति रखते हुए भी ईमान्दारी श्रीर समभदारा के साथ भग-वान के बनाये हुए अपने परम-कर्तव्य का पालन करती हैं, क्यों-कि वे समभती हैं कि इस कर्तव्य के भार को सहन करना ही उनके जीवन का उद्देश्य है। ऐसी ही स्त्रियों श्रौर माताश्रों के हाथ में हमारे धनिक वग के पुरुषों का उद्धार है श्रीर वही उन्हें ३०३ उन दुःखों से उबार सकती हैं कि जिनके नीचे आज वे बे-तरह दबे हुए हैं।

हे स्त्रियो और माताओं, तुम में से जो ज्ञान-पूर्वक ईश्वरीय नियम का पालन करती हैं, वही हमारे इस बदनसीब और पितत मानवीयता रहित समाज में ऐसी हैं, जो धर्म के अनुसार जीवन के सच्चे अर्थ को जानती हैं और वही ऐसी हैं कि जो अन्ने दृष्टान्त से पुरुषों को उस आनन्द का ज्ञान करा सकती हैं, जो ईश्वरीय नियम का अद्धा-पूर्वक पालन करने से मनुष्य को प्राप्त होता है और जिससे हमारे समाज के पुरुषों ने अपने को विश्वत कर रक्खा है।

भगवान के बनाये हुए नियमों का उहुंघन न करने से मनुष्यों को जो श्रमूत-पूर्व श्रानन्द श्रौर हृदय को श्रोत-प्रोत करदेनेवाला जो शांतिमय सुख मिलता है, उसका स्वारस्य कुछ तुम ही जानती हो। पित-प्रेम के सुख का श्रानुभव केवल तुम ही करती हो। यह ऐसा सुख है, जिसका कभी श्रान्त नहीं होता, जो कभी नष्ट नहीं होता, किन्तु एक नवीन प्रकार के सुख में परिण्यित प्राप्त करने का सुत्रपात करता है—श्रौर वह नवीन प्रकार का सुख क्या है ? बचे का प्रेम! तुममें से जो सरल भाव से ईश्वर की इच्छा का पालन करती हैं, श्रौर जो पुरुषों की भाँति मुद्दे श्रम का ढोंग रचना पाप समम्म कर भगवान के बताये हुए सचे कर्तव्य ३०४

#### चालीसवां परिच्छेद

के भार को सहर्ष वहन करती हैं वही जानती हैं कि इस श्रम का विया पारितोषिक है-उससे कैसा आनन्द मिलता है।

सन्ना श्रम कैसा होता है इसको तुम ही जानतो हो कि जब प्रेम-सुख के अनुभव के बाद भय और श्राशा-मयी भावनाश्रों के साथ तुम उस अवस्था में प्रवेश करती हो कि जो तुम्हें नौ महीने बीमार-सा रखने के बाद अन्ततः बालक के जन्म के समय तुम्हें असहा वेदना और भयंकर यातना का अनुभव कराती है और उस महा-भयंकर प्रसव-वेदना के पश्चात् जो अलौकिक सुख, जो अपूर्व आनन्द मिलता है, उसका खाद और खारस्य भी तुम ही और केवल तुम ही जानती हो !

प्रसव की वेदना के पश्चात् तुम विना रुके, विना आराम किये तुरन्त ही बच्चे के पालन-पोषण का भार अपने ऊपर ले लेती हो और उस समय तुम कितना श्रम करती हो, कितना कष्ट उठाती हो, इसको बस तुम्ही जानती हो और अपने इस कर्तज्य-पालन में तुम इतनी तत्पर रहती हो कि मनुष्य की जो सब से जाबरदस्त जरूरत निद्रा है, जिसे लोग माता-पिता से भी अधिक मधुर और प्रिय बताते हैं, उसे भी तुम भूल जाती हो और महीनों और वर्षों तक ऐसा होता है कि तुम लगातार दो-दो बजे रात तक आराम नहीं कर पातीं और कभी-कभी तो रात-रात भर जाग कर काटती हो और अपने उन थके हुए दुर्बल हाथों में बीमार

रोते हुए बच्चे को लिए हुए अरकेली इधर-उधर घूमती हुई बच्चे को बहलाती हो स्त्रीर उधर बच्चे की पीड़ा रह-रह कर तुम्हारे कलेजे को चीरे डालती है। जब तुम यह करती हो तब कोई तुम्हें देखने या तुम्हें शाबासी देने नहीं त्र्याता, तुम भी किसी पुरस्कार या प्रशंसा की आशा से अथवा इसको कोई बहुत बड़ा काम समभ कर नहीं करती हो बल्कि खेत में काम करनेवाले किसान की भाँति केवल श्रपना कर्तव्य पालन करने के लिए ही जब तुम यह दुख श्रोर कष्ट सहन करती हो तब तुम्हारी समभ में आता होगा कि यश के लिए किये जानेवाले भूठे ढोंगी श्रम में श्रौर ईश्वर की इच्छा का पालन करने के लिए जो सचा श्रम करना पड़ता है उसमें कितना अन्तर है ! यदि तुम सची माता हो तो तुम जानती होगी कि तुम्हारे इस श्रम को देख-देख कर किसी ने सराहा नहीं, इसे एक रोजमर्रा की साधारण सी बात समभ कर किसी ने इसकी तारीफ नहीं की, इतना ही नहीं तुमने जिनके लिए इतना कष्ट उठाया वे भी कृतज्ञ होना तो द्र रहा तुम्हें श्रक्सर सताते श्रौर भिड़कते हैं। जब दूसरा बच्चा होनेवाला होता है तब फिर तुम वही काम, वैसा ही व्यवहार करती हो, फिर वही ऋदश्य श्रसह्य वेदना बिना किसी प्रकार के पुरस्कार की जाशा के सहन करती हो, और इसी में सन्तोष का श्रनुभव करती हो।

#### चालीसवा परिच्छेद

यदि तुम ऐसी हो तो पुरुषों पर शासन करने की सत्ता श्रीर मनुष्य-जाति का उद्धार तुम्हारे हाथ में है। किन्त तुम्हारी संख्या दिन-ब-दिन घट रही है। कुछ तो अपने जाद-भरे सौंदर्य से पुरुषों को मोहते-मोहते वेश्यायें बन जाती हैं, और कुछ पुरुषों के क्रिय और उपहास्य पुरुषार्थ के कामों में पुरुषों का मुकाबला करने में व्यस्त हैं, श्रीर बहुत-सी ऐसी हैं, जिन्होंने श्रपने कर्तव्य को छोड़ा तो नहीं है पर मन ही मन वे उसे बुरा सममने लगीं हैं—वे स्त्रियों के, माताओं के से काम तो करती हैं; किन्तु इच्छा न रहते हुए दैव-योग से यह भार आ पड़ने पर बड़ी ही अरुचि-पर्वक मन ही मन क़ढ़ती हुई वे उसे वहन करती हैं श्रीर दिल में उन श्रियों के सौभाग्य पर ईर्ध्या करती हैं कि जो बच्चों के बोक से बरी हैं और इस प्रकार वे अपने को आतम-सन्तोष के उस एकमात्र परस्कार से भी विश्वत कर देती हैं कि जो ईश्वर की इच्छा का पालन करने की आन्तरिक सजग भावना से उत्पन्न होता है। फलतः प्रसन्न और सन्तुष्ट होने के बजाय वे दु:स्वी होती हैं—श्रौर दु:स्वी होती हैं इस बात से कि जो वास्तव में उनका सच्चा सुख, उनका श्रात्यन्त मधुर श्रौर श्रानन्य ञ्चानन्द है।

इस धनिक-वर्ग के मर्द लोग अपने असत्यमय जीवन से इतने पतित हो रहे हैं, हम में से सभी सच्चे जीवन को एकदम ऐसा भूल गये हैं कि हम लोगों में किसी में कोई भेद ही नहीं रहा है—सब एक हो गये हैं। जीवन में जो कठिनाइयाँ जो जोखमें हैं, उन्हें हमने दूसरों के सिर पर डाल दिया है और खुद मीज करते हैं। फिर भी हम अपने को उन लोगों में नहीं गिनते, जो अपने जीवन के खातिर दूसरे लोगों को सर्वनाश के मुँह में ढकेलते नहीं मिमकते और जिन्हें दुनिया दुष्ट और कायर कह कर पुकारती है।

किन्तु, श्लियों में श्रव भी दो वर्ग हैं। कुछ तो ऐसी मानवीन स्वता से परिपूर्ण श्लियाँ हैं, जो मनुष्यता का उच्चतम श्रादर्श हमारे सामने लाकर रखती हैं; श्रीर कुछ ऐसी श्लियाँ हैं, जो वेश्यायें हैं। यह भेद ऐसा है, जो श्रागामी सन्तति देखे बिना न रहेगी श्रीर हम स्वयं भी इस वर्गीकरण को मानने के लिए बाध्य हैं।

प्रत्येक की जो विवाह करने के बाद भी बच्चे पैदा करने से इन्कार करती है, वेश्या है—फिर चाहे वह अपने को किसी नाम से क्यों न पुकारे, किसी भी फैशन के कपड़े क्यों क पहने और कितनी ही सुसंस्कृत क्यों न हो।

श्रौर एक स्त्री पितत हो जाने पर भी यदि ईमान्दारी के साथ बच्चों को जन्म देकर उनका पालन-पोषण करती है ,तो वह ईश्वर को इच्छा को पूर्ण करके जीवन का उच्चतम श्रौर सुन्दर-

चालीसवां परिच्छेद

तम काम करती है श्रीर उससे बढ़कर दुनिया में कोई चीजा

यदि तुम सच्ची खी हो, तो तुम अपने बच्चों के पालन-पोषण का भार दूसरी अजनवी खियों को कभी सौंपना पसन्द न करोगी—ठीक उसी तरह कि जिस तरह कोई कारीगर अपने समाप्तप्राय काम किसी दूसरे को देदेना पसंद नहीं करता; क्योंकि उस काम में तुम्हारी जान है, और जितना हो तुम उस काम को करती हो उतना ही तुम्हें अधिक आनन्द आता है।

किन्तु, यदि तुम इस प्रकार की सची छी हो—और मनुत्यों के सौभाग्य से अभी ऐसी खियों की कमी नहीं है—तो ईश्वर की इच्छा का पालन करने के जिस नियम के अनुसार तुम अपने जीवन को व्यतीत करती हो, अवश्य ही तुम चाहोगी कि तुम्हारे पति, पुत्र और अन्य समीपत्रती पुरुष भी उस नियम के अनुसार अपना जीवन व्यतीत करें। यदि तुम सच्ची छी हो, अपने अनुभव से यह समम गई हो कि आत्म-त्याग-मय, अलिनत, अपुरस्कृत और जान-जोखमवाला अम और दूसरों के जीवन के लिए, अनन्यतम उद्योग करना ही मनुष्य का उद्देश्य है, जिससे सच्चा सन्तोष प्राप्त होता है, तो तुम अवश्य ही इस बात की इच्छा करोगी कि दूसरे लोग भी वैसा ही व्यवहार करें और तुम अपने पति को ऐसा ही अम करने के लिए उत्साहित

करोगी श्रौर इस श्रम की कसौटी पर कस कर ही तुम मनुष्य के महत्व श्रौर उसकी योग्यता को परखोगी श्रौर श्रपने बच्चों को भी ऐसा श्रम करने के लिए तैयार करोगी।

जो स्त्री सन्तानोत्पत्ति को अरुचिकर संयोग सममती है. श्रीर जो काम-तृप्ति. ऐश-श्राराम, पढने-लिखने श्रीर लोगों से मिल-जुल कर हँसने-बोलने को ही जीवन का उद्देश्य सममती है. वहीं स्त्री अपने बच्चों को इस प्रकार की शिचा देगी. जिससे वे अधिक से अधिक सुखों को भोगने की इच्छा करेंगे। वह उनको विषयोत्पादक भोजन करायेगी, चमकीले-भड़कीले कपड़े पहना-यगी. श्रीर कृत्रिम मनोरंजन के साधन जुटायगी, श्रीर शिज्ञा भी इस प्रकार की देगी कि जिससे वे आत्म-त्यागी खी या पुरुष के योग्य अनन्यतम उद्योग से पृरित श्रौर जान-जोखम से भरा हुत्रा श्रम करने में समर्थ तो न होंगे, केवल उससे बच निकलने की चतरता प्राप्त कर सकेंगे श्रौर जिससे वे सरकारी पदवियाँ श्रीर डिप्रियाँ प्राप्त करेंगे-काम न करने वाले श्रहदी बन जाँयगे। जिस स्त्री ने अपने जीवन के अर्थ को भूला दिया है वही उस मठे ढोंगी श्रम को पसन्द करेगी कि जिस के द्वारा उसका पति पुरुषोचित कर्तव्य को छोड़ कर उसके साथ दूसरे लोगों के श्रम से लाभ उठा सके। ऐसी ही खी अपनी कत्या के लिए इस प्रकार का वर चुनेगी और पुरुषों का मूल्य वह उनके निजी 390

चालीसवां परिच्छेद

आन्तरिक गुणों से नहीं बिल्क बाह्य साधनों से—धन-सम्पत्ति से, पद्वी से अर्थात् दूसरों के श्रम से लाभ उठाने की कौशलमय कला से आंकेगी।

एक सची माता जो वास्तव में ईश्वर के नियम को जानती है अपने बचों को भी उस नियम का पालन करनेवाला बनायेगी। ऐसी माता जब अपने बचे को आवश्यकता से अधिक खाता हुआ देखेगी, अत्यधिक लाड़-प्यार से बिगड़ता हुआ देखेगी और जरूरत से ज्यादा कपड़ों से लदा हुआ पायेगी तो उसे हार्दिक दुःख होगा क्यों कि वह जानती है कि यह सब बातें उस ईश्वरीय नियम का जिसका उसने खयं अनुभव किया ह यथोचित रीति से पालन करने में बालक के लिए आगे चल कर बाधक सिद्ध होंगी। ऐसी स्त्री अपने बच्चे को वह शिचा न देगी जो उसे अपने ईश्वरीय कर्तव्य को छोड़ कर भाग निकलने को प्रेरणा करेगी या ऐसा होने की संभावना को रहने देगी। वह तो उसे वही शिचा देगी जिससे उसके बालक अपने जीवन-श्रम का भार उठाने में समर्थ हो सकें।

ऐसी स्त्री को यह पूछने की जरूरत न होगी कि वह बचों को क्या सिखाये या उन्हें किस काम के लिए तैयार करे क्योंकि वह जानती है कि मनुष्य के जीवन का उद्देश्य क्या है और वह किस तरह पूर्ण किया जा सकता है और इसीलिए वह यह भी जानती है कि बच्चों को क्या सिखलाया जाये और उन्हें किस किस काम के लिए तैयार किया जाय। वह अपने पित को ऐसे मूठे और ढोंगी अम के लिए उत्साहित न करेगी जिस का उद्देश्य ही केवल दूसरों के अम से लाभ उठाना है; इतना ही नहीं वह उस प्रशृत्ति को घृणा और भय की दृष्टि से देखेगी क्यों कि उससे उसके बच्चों के भी बिगड़ने की सम्भावना है। ऐसी स्त्री अपनी कन्या के लिए जब वर पसन्द करेगी तो वह हाथों की सफेदी और सुकुमारता को न देखेगी और न शिष्टाचार पर अधिक ध्यान देगी क्यों कि वह जानती है कि सचा अम क्या है और ढोंग क्या है और इस लिए पित से लेकर सभी पुरुषों का मूल्य वह उसी अम की कसौटी पर आँ केगी कि जो ईश्वर की और से उनके लिए निर्मित हुआ है और जिसके करने में स्वास्थ्य और प्राणों तक को जोखम में डालना पड़ता है साथ ही वह उस मूठे अम के ढोंग को घृणा की दृष्टि से देखेगी कि जिसका उद्देश्य सचे अम से किसी न किसी प्रकार बच निकलना है।

जो स्त्रियाँ अपने स्त्री-धर्म का पालन न करके उसके द्वारा जो अधिकार प्राप्त होते हैं उनसे लाभ उठाना चाहती हैं उन्हें यह कहने का हक नहीं है कि माता के लिए जीवन को ऐसे दृष्टि-कोए। से देखना असम्भव हैं। वह यह नहीं कह सकती कि माता का प्रेम बचों के प्रति कुछ ऐसा धनिष्ठ होता है कि यह उसके ३१२

#### चालीसवां परिच्छेद

लिए श्रशक्य है कि वह उन्हें मिठाइयों से, श्रच्छे-श्रच्छे कपड़ों से तथा मनोरंजन की सामग्री से विश्वत कर सके या पित के पास पर्याप्त सम्पित श्रथवा उचित साधन न होने पर वह उनके भिवध्य के लिए भय न करे यह न सोचे कि कहीं मेरे बचों को भूखों न मरना पड़े या इस प्रकार की श्राशङ्का न करे कि यदि मेरे बचे-बचियों को 'शिक्ता' न मिलेगी तो बड़े होने पर सम्भव है उनका विवाह न हो सके।

यदि वह ऐसा कहती है तो यह मूठ—सफ़ेद मूठ है। सच्ची माता कभी यह न कहेगी मैं बचों कों मिठाइयें श्रौर खिलोंने तथा सरकस दिखाने की श्रपनी इच्छा को रोक नहीं सकती।

यदि कोई ऐसा कहती है तो उससे पूछो कि तुम श्रपने बचों को जहरीले बेर तो नहीं खाने देतीं, उन्हें श्रकेला किश्ती में बैठ कर सैर के लिए नहीं जाने देतीं, उन्हें जुश्रारियों के यहाँ भी नहीं लेजाना चाहतीं। तुम इन बातों का प्रतिबन्ध तो करती हो फिर उन बातों का प्रतिबन्ध क्यों नहीं कर सकतीं? बात तो यह है कि तुम सची बात कहना नहीं चाहतीं।

तुम कहती हो कि तुम बचों को प्यार करती हो इसीलिए तुम्हें उन के प्राणों का भय है तुम्हें इस बात का डर है कि कहीं बचों को भूख श्रौर सर्दी से कष्ट न हो इसीलिए तुम्हारा पित जो सम्पत्ति सञ्चय कर रहा है उसे तुम पसन्द करती हो हालांकि सम्पत्ति का सञ्चय जिस ढङ्ग पर हो रहा है उसे तुम श्रतुचित सममती हो । तुम बच्चों की भावी श्रापत्तियों श्रोर मुसीवतों से डरती हो उन मुसीवतों से कि जो श्रभी बहुत दूर हैं श्रोर इसी-लिए तुम श्रपने पित को वह काम करने के लिए उत्साहित करती हो कि जो तुम्हारी राय में श्रतुचित है । किन्तु यह तो कहो कि तुम श्रपने बच्चों को वर्त्तमान परिस्थितियों से बचाने के लिए इस समय जो उन पर श्रभागी मुसीवतें पड़ रही हैं उनसे उवारने के लिए तुम क्या कर रही हो ?

क्या तुम अपना बहुत सा समय अपने बचों के साथ बिताती हो? यदि तुम दिन का दसवां हिस्सा भी देती हो तो बहुत बड़ी बात करती हो! बाक़ी समय वह अजनबी लोगों की देख-भाल में रहते हैं जिन्हें प्रायः गिलयों में चलते भाड़े पर ले लिया जाता है। और या फिर वह ऐसी संस्थाओं में रहते हैं जहाँ नैतिक और शारीरिक व्यसनों में उनके फँस जाने की आशहा है।

तुम्हारे बच्चे कुछ खाते-पीते हैं ? उनके खाने की चीजों को कौन बनाता है ? कैं छे और किन चीजों से वह सामग्री तैयार होती है ? सम्भवतः इस विषय में तुम कुछ भी नहीं जानतीं। तुम्हारे बच्चों को कैसी नैतिक शिचा दी जाती है ? तुम इस बात से भी श्रानमिज्ञ हो।

तब फिर यह मत कहो कि तुम इन बुराइयों को केवल श्रपने

#### चालीसवां परिच्छेद

बचों के भले के लिए भी किसी तरह वरदाश्त कर लेती हो —यह ठीक नहीं है । तुम इन बुराइयों को पसन्द करती हो इसीलिए ऐसा करती हो ।

सची माता जो बच्चों को पैदा करने और उनका पालन-पोषण करने में ही अपनात्याग-मय जीवन कर्तव्य और ईश्वरेच्छा-का पालन सममती है वह ऐसा कभी न कहेगी।

वह ऐसा न कहेगी, क्योंकि, वह जानती है कि उसका यह काम नहीं है कि वह अपनी अथवा जन समाज की विकृत रुचि के अनुसार बच्चों को तैयार करे। वह जानती है कि बच्चे मनुष्य की आगामी पीड़ी हैं और वह एक महान से महान और पिवृत्त के अथिय धरोहर हैं जिनकी प्राण-पन से सेवा करना उसके जीवन का ध्येय है।

धीमें-धीमें टिमटिमाती हुई जीवन ज्योति का लालन-पालन करने में लगी रहने के कारण वह सदा ही जीवन और मृत्यु के बीच में रहती है और इसलिए वह जानती है कि जीवन और मरण के प्रश्न पर विचार करना उसका काम नहीं है; उसका काम तो जीवन की सेवा करना है और इसीलिए इस सेवा के दूरस्थ मार्गों को वह खोजती हुई न फिरेगी। बस वह सेवा के निकट-तम मार्ग को हाथ से न जाने देगी।

ऐसी माता बालक को गर्भ में धारण करके खयं ही उनका

पालन-पोषण करेगी। श्रौर वह स्वयं वालकों के लिए खाना बनायेगी त्र्यौर उन्हें खिलायगी, वह स्वयं ही उन्हें कपड़े बना कर पहनायेगी ऋौर मैले हो जाने पर स्वयं ही घोयेगी। स्वयं ही उन्हें शिक्ता देगी और हर प्रकार की सेवा करेगी। वह साथ ही सं येगी श्रौर उनसे बातचीत करेगी क्योंकि इसी में वह श्रपने जीवन का कार्य समभती है। वह तो जानती है कि जीवन का कल्याण श्रौर श्राजीविका की निश्चिन्तता तो काम करने में श्रौर काम करने की सामर्थ्य प्राप्त करने में है और इसलिए वह पति के धन श्रथवा बालकों की पद्वियों द्वारा वाह्य सुर्वितता की चिन्ता न करके वह उन्हें वही त्यागमय जीवन व्यतीत करके भगवान की इच्छा पूर्ण करने की शक्ति प्राप्त करने में सहायता देगी कि जिस जीवन का उसे अनुभव है और वह उन्हें इस लायक बना-येगी कि भगवान की इच्छा पूर्ण करने के लिए जिस श्रम का भार वहन करने की जरूरत है उसमें खास्थ्य श्रीर जान का खतरा होने पर भी वह उससे न िकमकें। ऐसी माता को दूसरों से यह पछना न पड़ेगा कि उसका क्या कर्त्तव्य है। वह तो स्वयं ही सब कुछ जान जायेगी श्रोर अपनी श्रन्तरात्मा की प्ररेगा के श्रनुसार कार्य करते हुए भयभीत न होगी क्योंकि उसको इस बात का सदा सन्तोष रहेगा कि उसने वही किया है कि जो उसका कर्त्तव्य था श्रीर जिसके लिए वह पैदा हुई है।

#### चालीसवां परिच्छेद

पुरुष अथवा बालक-विहीन स्त्री के लिए ईश्वर की इच्छा पूर्ण करने का कौनसा मार्ग है इस सम्बन्ध में किसी को कोई शक हो तो हो, पर माता के लिए तो यह मार्ग बिलकुल स्पष्ट और निश्चित है और यि वह अपते कर्तव्य को अत्यन्त नम्रता-पूर्वक सरल हृदय से पालन करती है तो वह उस मानव-उच्चता के परम पद तक अनायाम ही पहुँच जाती है कि जहाँ तक मनुष्य के लिए पहुँचना संभव है और जहाँ केवल मनुष्य ही पहुँच भी सकता है; और उस उच्चता और सम्पूर्णता की ओर जानेवाले सभी मनुष्यों के लिए वह उनका पथ-प्रदर्शन करती है। जो माता प्रेम-पूर्वक अपने बच्चों को गर्भ में धारण करती है। जो माता प्रेम-पूर्वक अपने बच्चों को गर्भ में धारण करती है। और उन्हें अपने प्राणों से भी अधिक प्रिय समम कर उनकी सेवा करती है वही वास्तव में अपने बनानेवाले विभु की सच्चों सेवा करती है वही वास्तव में अपने बनानेवाले विभु की सच्चों सेवा करती है और वही मरते समय भगवान के सामने शान्ति के साथ यह कह सकती है कि 'अव तू अपनी दासी को शान्ति के साथ विदा होने दे।'

श्रीर यही वह सर्वोत्कृष्ट सम्पूर्णता है जहाँ पहुँचने के लिए सभी उद्योग करते हैं।

ऐसी श्वियाँ जो अपने जीवनोद्देश्य को पूर्ण करती हैं शासन करनेवाले पुरुषों के ऊपर शासन करती हैं और मनुष्यों के लिए ध्रुव नत्तन्त्र की भांति पथ-प्रदर्शक का काम देती हैं। वह आगामी

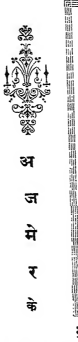
क्या करें ?

'पीढ़ी को साँचे में ढालती श्रौर लोकमत को तैयार करती हैं श्रौर इसी लए इन्हीं स्त्रियों के हाथ में मनुष्यों के उद्धार की सर्वोच सत्ता है श्रौर वही उन्हें हमारे जमाने की भयंकर श्राप-तियों में से उबार सकती हैं।

हे स्त्रियो त्र्यौर मानात्रो ! संसार का उद्धार त्र्यौरों की श्रपेत्ता तुन्हारे हाथ में श्रधिक है।



# सस्ता-साहित्य मगडल



मुख्य मु प्रकाशन

## दिच्य जीवन—(Miracles of Right thought)

जीवन के प्रभात में ही सांसारिक चिन्ताओं के भार से कुम्हलाने वाले युवकों के लिए यह संजीविनी विद्या है। कुसंगति में भटकने वाले युवकों को सन्मार्ग बताने वाला गुरुमम्त्र है। मू० 📂)

जीवन-साहित्य-दो भाग (काका कालेलकर)

प्राचीनता और मर्वानता में बराबर संघर्ष चला आया है।
कोई प्राचीन संस्कृति में एकान्त सींदर्य और श्रेष्ठता का दर्शन करता
है और कोई पश्चिमी सम्बता का ही अनन्य भक्त है। काका साहब
ने इस पुस्तक में दोनों संस्कृतियों का अद्भुत समन्वय कर दिया है।
पुस्तक का प्रत्येक अध्याय पवित्र ज्ञान और आल्हाद का देने
वाला है। मू॰ 1)

# तामिख चेद-(श्रङ्गत ऋषि तिरुवल्लुवर)

हम आर्थों के भारतवर्ष में आने के पहले इस देश में द्रिविड़ भामक एक महाम् जाति निवास करती थी। उसकी संस्कृति भी अत्यन्त उच्च थी। अत्यन्त चमत्कार पूर्ण और प्रसन्त भाषा में उसके सार सिद्धान्त अलूत ऋषि तिरुवल्लुवर ने प्रथित कर दिये हैं। द्रिविड़ देश में इस पुस्तक का वेदों के समान आदर है। केवल भारत में ही नहीं समस्त विश्व साहित्य में इसका एक विशेष स्थान है। मू०॥=)

## शैतान की लकड़ी-

एक चीज को बुरी समझ कर भी जब आदमी उसका सैवन करता रहे, उसका गुलाम बन जाय तब उसे क्या कहें ? सारा संसार नशीली चीजों के पंजे में बुरी तरह फंस गया है। शराब, भांग, गांजा, तमाखू तथा व्यभिवार के कारण भारत की क्या दशा हो रही जरा इस पुस्तक को पढ़ कर देखिए। मू० ॥≥)

# सामाजिक कुरीतियां—

मानवता अपनी ही बनाई कुछ खुराइयों के मार से पिस रही है। दुखसागर में झूबी हुई मानवता ऊपरी बातों को दूर करने से नहीं उवारी जा सकती। उसके लिए तो धर्म, नीति, कान्न, विवाह, पूँजीवाद, साम्राज्यवाद, इन सबकी रूढ़ क्लपनाओं में समूल परि-वर्तन की जरूरत है। इस पुस्तक में टॉल्स्टॉय अपनी जोरदार वाणी में इन सारी खुराइयों को प्रकट करते हैं। ॥ ﷺ

## भारत के स्त्री रत्न-( दो भाग )

प्राचीन-भारतीय देवियों के आदर्श जीवनचरित्र का यह पवित्र, सुन्दर और प्रकाशमय रत हैं। यह रत प्रत्येक भारतीय बहिन के इाथ में होना आवश्यक हैं। मू० १॥।-)

## अनोखा—( The Laughing man )

अंगरेजी राजाओं और उनके दरवारों की कुटिल कीड़ाओं का हाल विकटर ह्या की विकट व्यंग्यमय भाषा में पढ़िए। मू. १=)

#### आत्मकथा—(महात्मा गांधी) प्रथम खराड

यह वही विश्व विख्यात आत्मचरित्र है जिसके अभी-अभी तीन संस्करण हो गये हैं। उपन्यासों की भांति मनोरंजक और उपनि-षदों की भांति पवित्र और ऊँचा उठाने वाला यह प्रनथ प्रत्येक भारतीय को अपने पास अवश्य रखना चाहिए। मु०॥)

## यूरोप का इतिहास—(तीनों भाग)

नवीन भारतीय जागृति में जो लोग सहायक होना चाहते है उन्हें यूरोप का इतिहास अवश्य पढ़ना चाहिए। उद्धमें एक नवीन सभ्यता का प्रयोग हो रहा है। हम भी नवीन संस्कृति का निर्माण करने जा रहे हैं। अतः हमें इसका अध्ययन विशेष ध्यान पूर्वक करना चाहिए। मू० २)

#### समाज विज्ञान—

आज कल देश में समाज-सुधार सम्बन्धी नित्य नये प्रयोग हो रहे हैं। इनको ठीक तरह समझने के लिए तथा समाज के विकास का शास्त्र —समाज विज्ञान पढ़ना बहुत लाभदायक है। मू० १॥)

#### खदर का संपत्तिशास्त्र—

खादी के नाम पर चिढ़ने वाले सजान इस स्तक को केवल एक बार पढ़लें। लेखक अमेरिका के एक अन्यन्त विद्वान शिल्प-शास्त्री है और उन्होंने खादी की उपयोगिता और अनिवार्यता वैज्ञा-निक ढंग से सिद्ध की है। मू०॥ ()

## गोरों का प्रभुत्व -

गोरों का प्रभुत्व अब संसार से धीरे-धीरे उठता जा रहा है। संसार की सवर्ण जातियाँ जागने लगीं और स्वतंत्र होने लगीं। इस पुस्तक में देखिए कि किस तरह वे गोरों को अपने देशों से भगाती जा रही हैं। मू॰ ॥=)

#### चीन की आवाज-

चीन की वर्तमान क्रान्ति को समझने के लिए उनकी संस्कृति उनकी समस्याओं अदि का समझना बहुत जरूरी है लॉवेज डिकि-न्सन ने पत्रों के रूप में चीन की समस्याओं को अत्यन्त आकर्षक हंग से समझाया है। मू०।~)

## दिच्चिण आफ्रिका का सत्याग्रह (दो भाग)

महात्मा गांधी ने इस महान् युद्ध का इतिहास स्वयं लिखा है सत्याग्रह के जन्म उसके सिद्धान्त आदि को अब प्रत्येक भारतवासी को समझ लेना चाहिए। मू० १।)

## विजयी बारडोली—(साठ चित्र)

बारडोली के बीर किसानों ने अपने अधिकारों की रक्षा के लिए जो महान् शान्तिमय युद्ध छेड़ा था उसका यह अत्यन्त स्फूर्ति जनक इतिहास है। मू०२)

## अनीति की राह पर—

बह्मचर्य, संतति-निरोध, भ्री पुरुषों को किस तरह पवित्रता

पूर्वक जीवन व्यतीत करना चाहिए इत्यादि पर बड़े ही रोचक एवं प्रभावशाली ढंग से महात्माजी ने अपने विचार रक्ले हैं। पुस्तक अत्यन्त स्रोक प्रिय है। पहला संस्करण हाथों हाथ विक गया। दूसरा छप रहा है। मू० ॥)

#### नरमेघ !---

स्वाधीनता की रक्षा के लिए मरने वाले उच नागरिकों के आत्मयश का इतिहास! अद्भुत वीरता और स्वदेशी शासकों के रोमां-चकारी अत्याचारों की कर् कथायें जिनके सामने रावण और मेघ-नारों की क्रूरता सात्विक नजर आने लगती है। शकुनी और दुर्योधन साधु पुरुष प्रतीत होने हैं। महाझल का भैरव नृत्य— नरमेध! पढ़िए। मू० १॥)

## जिन्दा लाश-(टॉलस्टॉय)

यौवन, धन, प्रभुत्व और अविवेक जहां होते हैं, वहां एक-एक भी अनर्थ कर डालता है। जहां चारों हों वहां तो परमात्मा ही रक्षा करें। अपनी अद्भुत शैली में टॉलस्टॉय ने इनके शिकार बने हुए युवकों और धनिकों का बड़ा ही बहिया लाका खोंचा है। मू०॥)

## जब अंग्रेज आये—(छप रही है)

भारत में अंप्रेजी राज्य के संस्थापक क्लाईय की धोखेबाज़ी और कम्पनी बहादुर की कुटिलताओं की कहानी श्री अक्षयकुमार मैत्रेय लिखित इस पुस्तक में पिढ़िए तो ? कि अपने मुँह न्याय के ठेकेदार बनने वालों ने भारत में इस राज्य की स्थापना कैसे-कैसे विश्वासघात और नीचताओं पर की नींवपर की है। मूठ लगभग १॥)

# व्यावहारिक सभ्यता (ले०-श्री गर्गशर्त शर्मा)

बालकों के लिए वड़ी अच्छी चीज है। बच्चों को बोल चाल उठना बैठना, आदि संबन्धी सभ्यता के नियम सिखाते सिखाते हम प्रायः थक जाते हैं। यह पुस्तक बच्चों और बड़ों को भी ज्याव-हारिक सभ्यता संबन्धी बहुत सी बातें सिखा देगी। मू०।)॥

# श्रंधेरे में उजाला—(ले॰—टॉल्सटॉय)

महिषं टॉल्सटॉय का लिखा यह अन्तिम नाटक है। पर उनके जीवनादर्श का इसे सार ही समिक्षिए, एक त्यागी आत्मा की न्याकु-लिता इसके प्रत्येक पृष्ट में चमकती है। समृद्धि की गोद में पले हुए राजोचित ऐश्वर्य के आदी प्यारे-प्यारे बच्चों के लिए भी कुछ न रक्को, सब छोड़ दो, इस नतीजे पर पहुँचते हुए उनके हृदय को कितनी पीड़ा हुई होगी, गृहिणी से किस तरह झगड़ना पड़ा होगा। सरस सजीव चित्र इस अनोखे नाटक में अंकित है। आप भी क्षण भर के लिए तो अवस्य मस्त हो जायंगे। मू० ा

# हिंदू मुसलिम समस्या—

स्वामी श्रद्धानन्द के बिलदान पर पं॰ हरिभाऊ उपाध्याय । हिन्दू मुसलिम समस्या की वड़ी सुन्दर मीमांसा की है। उन्होंने इस . पर बड़े ही मौलिक रूप से विचार किया है। प्रत्येक देशभक्त को / इसे अवश्य पढ़ना चाहिए। मू० ।-)

## ह्यारे जमाने की गुलामी—(ले॰—टॉल्सटॉय)

आज कल की तमाम सरकारों का इससे अधिक नंगा चित्र और घोर निंदा शायद ही और किसी ने लिखी हो। टॉल्सटॉय जब लिखने लगते हैं किसी की परवाह नहीं करते। खरी-खरी बातें लिख देते हैं और गहरे अनुभव के कारण उनकी लेखनी में वैसी ही इत शक्ति भी है। उनका ख्याल है सरकारों से लाभ के बजाय मनुष्य-जाति को हानि ही अधिक हुई है। मू०।)

## स्त्री और पुरुष—( ले०—टॉल्सटॉय )

यह पुस्तक जीवन को विषय-दिलास का साधन समझने वाले युवकों की आँखें खोलने वाली है। श्री पुरुषों के अधिकारों का इसमें बढ़ा ही सुन्दर दिवेचन है। और समाज में श्री का क्या स्थान होना चाहिए इस प्रश्न पर खूव गहराई के साथ विचार गया है। सू० ।=)

# घरों की सफाई—

हम नहान। धोना जानते हैं पर सच्ची शारोरिक शुद्धि नहीं जानते । घर में सफाई करते हैं पर घरों को सचमुच शुद्ध और पांवत्र किस तरह रक्खा जाता है नहीं जानते। पश्चिम में इस विषय का एक स्वतन्त्र शास्त्र बन गया है। यह पुस्तक उसी दिशा में एक सुन्दर प्रयत्न है। क्या करें ? (दो भाग) (लें - महर्षि टॉलस्टाय)

इस पुस्तक की पश्चिमी संसार ने बड़ी प्रशंसा की है। मानव हृदय की उच्चता का मानों नाप है। दीन दुर्बलों के साथ मिलजाने की,उनके सुख दुःख में शामिल होने की, उनके दुःखों को मिटाने का वही स्वामादिक व्याकुलता इस पुस्तक में भी है। महात्मा गांधी ने भी इसकी प्रशंसा की है। मू॰ १॥=)

# हाथ की कताई-बुनाई--

यह वही प्रसिद्ध पुस्तक है जिस पर महातमा गांधी ने धर्कासंघ की ओर से लेखकों को १०००) का पुरस्कार दिया था। वैदिक काल से

छेकर आज तक के भारतीय वस्त्र-व्यवसाय का यह अत्यन्त सुन्दर

मनोरं जक और ऑखें खोलनेवाला इतिहास है। अब तक जिन्होंने खादी पहनना नहीं ग्रुरू किया है अन्हें यह किताब अवस्य पदनी

चाहिए। मू॰॥=)